ESSAI

SUR

LE BEAU,

PAR LE P. ANDRÉ J...

AVEC

UN DISCOURS PRÉLIMINAIRE,

Et des Réslexions sur le Goût.

PAR M. FORMEY.



A AMSTERDAM,

Chez J. H. SCHNEIDER, Libraire.

M. DCC. LX.

30)

# A SON ALTESSE SÉRÉNISSIME

### MONSEIGNEUR FERDINAND,

Due de Brunfwick & de Lunebourg, Généralissime de l'Armée des Puisfances Alliées, &c. &c. &c.

#### MONSEIGNEUR,

Si l'idée du Brau étoit perdue, elle se retrouveroit dans le sond de votre ame, et dans le caractère des Princes qui vous ressemblent. C'est ce qui me paroît faire me apologie sussime de la liberté que je prends de mettre aux pieds de Votre Altresse Sérénissime, l'Ouvrage qui passe pour le mieux fait sur cette intéresante matière, dans un état où j'ai crû qu'il pourroit acquérir quelques nouveaux dégrés d'utilité,

Aller à présent plus loin, Monseiannur ; entreprendre ici un Eloge infiniment au-dessus de mes forces, rendre enquelque sorte suspectes par le ton d'une Dédicace les vérités les plus incontestables, & le s actions les plus brillantes; & sur tour

Cum tot fustineas & tanta negotia folus. abuser plus long-tems des momens précieux que Votre Altesse Sérénis-SIME consacre au bien public & au salut de tant d'Etats; ce ne seroit plus une simple liberé, ce seroit une témérité impar-

Je me borne donc aux vœux que tout bon l'atriote ne cessera jamais de faire pour le succès de toutes vos justes et glorieuses entreprises, & pour la conservation d'un Prince, en la personne duquel font réunies ces qualités excellentes qui ont décoré de tout tems les Princes de son auguste Maison, dont la seule vue in pire l'admiration, l'amour & le respect : & qui joint à ce charme puissant auquel les cœurs ne peuvent réfisser, les vertus inestimables qui font les vrais Héros.

Je suis avec la plus profonde soumission.

## MONSEIGNEUR,

DE VOTRE ALTESSE SÉRÉNISSIME;

Berlin, Le très-humble & trèsle 15 Avril 1759. obeifant Serviteur,

FORMEY.

DISCOURS



## DISCOURS PRÉLIMINAIRE DE LEDITEUR.

Ly a certaines choses sur lesx + + x parler le même langage à tous les hommes; je vais plus loin, & j'ajoute qu'il faudroit presque tenir à chacun d'eux un langage différent. D'où cela vient-il? C'est que chacun a sa facon d'apercevoir & sa façon de sentir, Comme il n'y a pas actuellement dans l'Univers, n'y a jamais eu, & n'y aura jamais deux cerveaux remplis des mêmes impressions, disposés dans le même ordre, deux corps dont les organes soient éxactement les mêmes, & ne différent pas dans la moindre de leurs parties ; il

ij

s'ensuit de là que dans tous les jugemens qui dépendent de l'état du cerveau, de la nature des impressions qu'il reçoit, de la structure des organes qui servent à les transmettre, il y a une variété qui est réellement aussi étendue que le nombre des individus qui sentent & qui jugent.

Mais il seroit également impossible & superflu de s'attacher à la recherche de ces variétés individuelles; elles ne peuvent être l'objet de la connoissance que d'un seul Etre, de celui dont l'intelligence infinie embrasse tout, & voit les choses dans les élémens mêmes dont elles sont composées. L'homme renfermé dans une sphére très-étroite, & doué de facultés qui sont encore trèsansuffisantes à découvrir tout ce qui paroît apartenir à cette sphére, l'homme, dis je, est obligé de réunir une certaine quantité d'objets en une espéce de maffe, sur laquelle il porte son jugement, & de comparer ensuite entreldes ces masses d'objets réunis, pour dés

duire de nouveaux jugemens des raports ou des différences qu'il observe ontr'elles. Cette opération, qui consiste à former les notions des espéces pour s'élever de là à celles des genres, en remontant de genres en genres aussi haut qu'il est possible, est la seule base de rous nos raisonnemens; c'est uniquement parce que l'homme est en état de tirer de ses jugemens imuitifs les jugemens que l'École apelle discursifs, qu'il est un Etre raisonnable. C'est en même-tems ce qui le distingue de la Divinité & des animaux. La fimple intention en Dieu renferme tous les genres de raisonnemens poussés jusqu'à l'analyse la plus parfaite, & à la démonstration la plus évidente. Dans les animaux les impressions des objets, quelle que soit leur netteté, leur vivacité, (en quoi ils l'emportent souvent sur nous) ne servent qu'à déterminer leurs actions tant que l'impression dure, ou qu'elle peut être renouvellée par le secours de l'imagination & de la mémoire : il n'en résulte rien par voye d'extrait, il n'y a

point, si je puis ainsi dire, d'étage supérieur dans leur ame, où se rassemblent & se combinent les notions abstraites, prises des idées individuelles & sensibles.

L'homme tient un véritable milies entre ces deux façons de connoître. Il maît animal, & à certains égards il le demeure toute sa vie. Mais dans le tems même qu'il éxerce les fonctions par lesquelles il ressemble aux animaux, il se forme au-dedans de lui une espéce de dépuration; ses idées qui n'étoient d'abord que de simples representations des objets qui ébranlentles organes de ses sens,acquiérent une étendue, une supériorité, qui dans un seul objet lui en fait découvrir plusieurs, & qui le met même en état de s'occuper d'objets dont aucun n'agit individuellement sur lui, Rentrant dans un séjour intérieur qui se forme peu à peu, & s'agrandit avec le tems, furtout à proportion des soins qu'on aporte à l'étendre & à le perfectionner; gl parvient à se rendre en quelque sorte

indépendant des objets & des impressions, à s'isoler, & à se placer dans une région supérieure, plus ou moins élevée, suivant les progrès qu'il a faits dans l'art de raisonner.

Il n'apartient donc qu'aux hommes d'avoir des idées universelles, & de les mettre en œuvre de la manière dont nous venons de parler. Ce font ces idées qui leur servent ensuité à se communiquer leurs pensées, & à s'entendre, aidés du secours de la parole que le Créateur ne leur a donnée que parce qu'ils avoient le pouvoir de former des notions universelles, & que ce pouvoir leur auroit été inutile, sans l'usage des termes qui les expriment.

Les hommes ne s'entendent que parce qu'ils ont des idées universelles, & en tant qu'ils ont les mêmes. Si cette identité étoit parfaite, ils seroient tous d'accord sur toutes sortes de sujets, & il ne se seroit jamais élevé la plus legére dispute entr'eux. En effet, les axio-

mes ne sont autre chose que des idées universellement reçues fans aucune équivoque ni variation; & la conciliation des sentimens oposés ne consiste qu'à ramener ceux qui les soutiennens au même principe, c'est-à-dire; à la même proposition universelle, prise dans le même sens.

D'où vient donc cette multitude étonnante d'opinions qui ont partagé les hommes dans tous les tems, & qui régnent encore aujourd'hui? On ne doit pas l'attribuer au fond même de la faculté de raisonner; il ne différe point dans les individus de l'espèce humaine; il se trouve dans le Sauvage comme dans l'Européen, dans le Paysan le plus grossier, comme dans le Philosophe le plus profond : tout git dans le plus ou le moins de dévelopement des facultés naturelles : si vous le procurez dans ceux qui en font encore privés, vous en verrez résulter les mêmes effets. Il peut bien arriver à la vérité qu'on fasse un faux raisonnement par méprise, comme on fait un faux pas en marchant, ou que l'on compte mal dans quelque endroit d'un calcul; mais dès qu'on s'en aperçoit ou que quelqu'un en. avertit, ce n'est l'objet d'aucune contestation, & l'on revient aussi-tôt de fon erreur.

Il faut donc chercher ailleurs la cause des opositions & des contradictions les plus formelles, qui se trouvent dans les affections des hommes. Cette caufe se partage, pour ainsi dire, en deux. Premiérement, les hommes ne forment pas de même leurs propositions universelles. Le climat, l'éducation, les préjugés reçus de leur tems & dans les lieux où ils vivent, leur font envisager les choses sous des points de vûe tout différens, & vont jusqu'à leur saire dire les uns blanc, les autres noir, sur le même sujet. Je n'emprunterai point le secours des éxemples pour justifier ce que j'avance: ils sont en trop grand nombre & trop frapans pour que personne puisse les ignorer. Qu'on lise

Montagne & la Motte-le-Vayer, fi l'on est curieux de voir l'énumération des bizarreries & des contradictions humaines. Quand ensuite les hommes se sont imbus d'une opinion, quelle qu'elle foit, l'erreur, qui n'étoit d'abord que dans l'esprit, passe au cœur; les passions s'inréressent à sa désense; les disputes deviennent des sources de haine, & se changent fouvent en guerres funestes. Dans les choses purement abstraites, l'accord des hommes est universel, au moins dès qu'on les leur fait comprendre: les vérités géométriques, arithmétiques, & celles d'un genre semblable, sont les mêmes par-tout : cela vienr, je l'avoue, principalement de leur grande simplicité, qui permet en quelque forte de voir le fond & l'essence du fujet & de l'attribut dont on forme une proposition; mais cela vient aussi de ce que les hommes n'ont aucune raison d'intérêt à les nier. Au contraire, dès qu'il s'agit de goût, de sentiment, de notions qui influent sur les mœurs & fur la conduite, les hommes s'entêtent,

le préviennent, s'échauffent; & quand ils en sont une sois venus à une certaine fermentation, à un certain point d'aigreur & d'animosité, il est impossible de les ramener par la voye du taisonnement.

L'autre partie de la cause générale à laquelle je raporte la diversité des sentimens, c'est l'abus des termes qui font pour la plûpart vagues & indéterminés; & cela d'autant plus, qu'ils servent à défigner ces idées relatives au goût, au sentiment, aux objets-qui intéressent les hommes dans la vie commune, dans la société, dans la religion. De-là ces éternelles logomachies, qui ont fait enrouer tant de Docteurs sur les bancs, qui ont inondé tant de papier de flors d'encre, qui ont même fait quelquefois répandre des flots de sang. Il est incroyable à quoi se réduisent les Controverses les plus fameuses, quand on commence par bien établir l'état de la Question, & par fixer d'une maniére invariable le sens des termes qu'on

veut employer. Je renvoye à l'excellent Traité du célébre Werenfols sur cette matière.

Lorsque les hommes sont traversés par de semblables obstacles dans l'exercice de leur faculté de raisonner, ( 8%. ils le sont presque toujours) ils deviennent capables de toutes ces inconféquences, de toutes ces extravagances qui font quelquesois douter de l'utilité de la raison, & même de son éxistence. Le Pyrronisme dérive immédiatement de-là; mais quelqu'étalage que cette monstrueuse Secte fasse des inconvéniens dont nous venons de para ler, il demeure toujours vrai qu'il y a des notions universelles d'une évidence. incontestable des principes démontrés, & que les conséquences légitimes qu'on en tire, deviennent équivalentes aux principes, & acquiérent la même certitude. Il ne s'agit que de dissiper les préventions, & de fixer le sens des termes, pour répandre la lumiére où régnoient les ténébres, pour raprocher

les sentimens les plus éloignés, & réu; nir les esprits les plus divisés.

Ces réfléxions conduisent tout naturellement à la discussion qui fait l'ob. jet de ce Traité. L'Auteur (a), Philosophe judicieux aussi - bien qu'Ecrivain élégant, y a rassemblé avec une briéveté énergique tout ce que l'on peut dire de plus précis & de plus utile sur la Doctrine du Beau. Je sus véritablement frapé de l'excellence de ce petit Ouvrage, lorfque je le lus pour la premiére fois, peu après sa publication. L'idée m'en étoit toujours restée, comme d'un chef-d'œuvre; & ne le rencontrant presque nulle part, je me suis proposé, il a y déja quelques années, non-seulement de le relire, mais de le faire réimprimer. J'ai eu de

<sup>(</sup>a) Le Pere Yves-Marie André, Jésuite ; Professeur de Mathématiques à Caen, né le 22 Mai, 1675. La France Littéraire ne lui attribue que ce seul Ouvrage, qui sut inteprimé à Paris, en 1741, in-12,

la peine à m'en procurer un éxemplaire, dont je suis redevable aux soins obligeans de M. l'Abbé Trublet. Ne voulant pas différer plus long-tems l'exécution de mon dessein, je crois faire un véritable présent au Public en rendant cet Essai plus commun; & je profite de l'occasion pour y joindre ce Discours préliminaire, que je vais continuer en rendant compre des principaux Ouvrages fur la même mariére qui ont paru dans le cours de ce Siécle, afin d'en saciliter la comparaison avec celui qu'on trouve dans ce Volume.

Je commence par le Traité du Beau 3 où l'on montre en quoi confiste ce que l'on nomme ainsi, par des éxemples tirés de la plûpart des Arts & des Sciences, par J. P. de Crousaz, Prosesseur en Philosophie & en Mathématiques dans l'Académie de Lausanne. La première Edition de ce Traité est de 1714, en un Volume; la seconde en deux Volumes, parur dix ans après, en 1724. C'est le

plus estimé des Ouvrages de cet Auteur. J'ai déja eu d'autres occasions de dire ce que je pense de sa maniére d'écrire; & l'on peut consulter en particulier la préface de mon Triomphe de l'Evidence. Comme le sujet paroissoit alors entiérement neuf, on fit un attention particulière au Traité du Beau. & il fut bien recu. Pour éviter à ceux qui ne l'ont pas la peine de l'acquérir. ou même à ceux qui le possédent celle de le relire, nous allons en donner l'Extrait qu'après un habile Journaliste (a), qui en rendit compte, lorsque la premiére Edition vit le jour.

Il y a très-peu de termes dont les Home mes le servent plus souvent que de celui de Reau; & cependant rien n'est moins déterminé que sa signification, ni plus vague que l'idée qui y répond. Il n'est pas croyable pourtant que l'idée du

<sup>(</sup>a) Voyez le Journal Littéraire de la Haye à Lefa. & Octob. 1714.

Beau soit uniquement l'effet de la sans taisse, & qu'elle n'ait pas un principe sixe qui le détermine : il s'agit de trouver ce principe. Il est certain que se terme de Beau exprime le raport de certains objets avec nos idées & nos sentimens : on trouve de la beauté dans une chose, quand on s'aperçoit quelle excite quelque idée agréable ; ou quelque sentiment d'aprobation.

M. de Crousaz donne à ce terme deux fignifications , qu'il faut distinguer avec soin. Il y a un Beau relatif à nos sentimens, & qui nous cause quelque plaifir ; il y en a un autre qui ne dépend que de la spéculation ; en le considérant de sang froid, nous le trouvons digne de notre estime, nous l'aprouvons sans que le cœur en soit agité : il plaît à notre raison sans remuer notre cœur. Quelquesois les sene timens sont d'accord, & un objet mérite le nom de beau dans un double sens : quelquesois les idées & les sensimens se combattent; alors un objet

est beau à un égard, & à l'autre il manque de beauté.

On peut donc poser en fait, qu'il y a une beauté indépendante du sentiment: il s'agit d'en découvrir la source.

La variété plaît effentiellement à l'esprit humain, elle l'anime, & l'empêche de tomber dans l'ennui; mais cette variété poussée trop loin, l'embarrasse & le confond: il faut que l'uniformité s'y mêle pour le délasser & le fixer; il aime à raporter plusieurs choses à un feul ches: La diversité multiplie & étend ses connoissances, l'uniformité les assermit dans sa mémoire.

De la diversité, réduite ainsi à l'unisormité, naissent la régularité, l'ordre, & la proportion; trois choses qui doivent plaire nécessairement à l'esprit humain. La régularité consiste dans l'union, ou dans l'assemblage de choses égales: ainsi un triangle équilatéral, un quarré, &c. ont de la ré-

XVI

gularité. L'ordre a lieu, quand on passe d'une chose à une seconde, liée à la précédente par quelque ressemblance ; c'est avancer d'une différence accompagnée de beaucoup d'égalité, à une troisième fort aprochante de la seconde, mais un peu plus éloignée de la première. Cet ordre est si nécessaire à nos idées, que c'est l'unique moyen d'étendre ses lumières, & de s'instruire avec succès & avec cerritude. Enfin la proportion renferme feule tous ces chefs : l'unité affaisonnée de variété; la régularité, & l'ordre. Apercevoir de la proportion, c'est, 1. comparer des objets ; 2. c'est faire plus d'une comparaison; 3. c'est trouver entre une troisiéme chose & une quatriéme le même raport qu'on avoit remarqué entre la premiére & la seconde, & ainfi de suite.

Voilà, selon M. de Crousaz, les carractéres réels du Beau, caractéres qui ne dépendent pas de la fantaisse, mais qui ont pour base la Nature & la Vérité.

. Le Journaliste dont nous suivons l'Extrait, s'arrête ici pour faire quelques objections à l'Auteur. Il remarque d'abord, que pour éclaireir une matière, on n'a jamais le droit de substituer une autre idée à celle que l'usage attache à une expression ; il faut seulement débrouiller cette idée, en la féparant d'autres idées accessoires qui la rendent confuse. Le terme de Beau, par éxemple, & celui de Bon, n'excitent pas dans l'esprit la même idée; un Ecrivain ne doit par conséquent pas les confondre, il est seulement apelé à les réduire à l'idée précise qu'ils font naître chacun en particulier, Or, M. de Crousaz paroît s'écarter de cette régle : les caractéres réels qu'il donne du Beau conviennent parfaitement à ce qui est simplement bon, L'esprit ne tient pourtant pas la même route à l'égard de l'un & de l'autre; il se borne à la simple aprobation de ce qui est bon; il fait plus à l'égard du Beau, en l'aprouvant il l'admire.

Il y a donc plus dans le Beau que

b

dans le Bon; & ce plus est pour l'ordinaire un agrément, un extraordinaire qui plaît. Une Maison médiocre où l'on trouvera la variété affaisonnée d'unisormité, la régularité, l'ordre, la proportion; une telle Maison sera bonne sans être belle; mais celle qui étale toutes les propriétés du Bon, réunies par un effort extraordinaire de l'Art, pour faire un effet agréable & surprenant, mérite d'être apelée belle.

L'Auteur auroit dû mettre aussi d'abord entre les caractères essentiels du Beau, le raport qu'il y a entre certains objets & nos organes ; il en parle fouvent dans la fuite de son Ouvrage; & quelquefois même il fait confister le Beau en cela feul. Perfonne ne foutiendra que la lumiére ne soit belle ; sa beauté ne sçauroit pourrant consister dans la variété jointe à l'uniformité : on l'admire de la même maniére, qu'on admire une glace fort unie, une boule de crystal, un beau diamant : elle ne nous charme que par le raport que le Créateur a mis entre nos sens & tous les corps lumineux.

En apliquant les regles qu'il a pofées à l'Architecture, à la bienséance des mœurs, à la structure du corps humain, & à la parure, M. de Crousaz s'efforce de faire voir que ce qu'on apelle Beau à tous ces égards, justifie la définition qu'il a donnée de la Beauté. Il prévient ensuite quelques difficultés, en établiffant des principes propres à les résoudre. Quand on allégue, par éxemple, que les representations des choses les plus hideuses peuvent avoir leur beauté, il est aisé de répondre que ce n'est pas les choses representées qu'on y admire, c'est leur resfemblance parfaite avec ces choses; & le dégré supérieur d'imitation. Pour les grotesques, elles plaisent par le raport de convenance qu'on trouve entre le dessein du Peintre & l'éxécution. D'ailleurs on se plaît quelquesois aux figures les plus irrégulières, parce que leur vue fortifie l'amour inné qu'on a pour la proportion, & y rend d'autant plus sensible. Il faut encore que des différentes manières de come parer les objets résultent des proportions de différente espéce. On trouvera une partie belle en la comparant avec elle-même, sa hauteur avec sa largeur, &c. mais cette même partie pourra être trouvée désectueuse, si l'on n'y remarque pas un juste raport avec son tout.

Pour éviter la confusion, il faut dans la comparaison de divers objets observer d'en choisir qui soient du même genre, ou qui s'assortissent du moins par quelque ressemblance. Les objets qui nous paroissent manquer de régularité, peuvent pourtant être beaux; il se peut que leur proportion foit trop composée par raport à nos lumiéres, & qu'elle échape à nos recherches. Alors ces objets ne sont pas beaux pour nous, mais ils peuvent l'être pour des personnes plus éclairées, & s'ils passent la portée de l'humanité, pour des Intelligences d'un ordre supérieur. Enfin les proportions peuvent varier sans cesser d'être des proportions. Un Architecte peut choisir un ordre & des proportions à son gré, pourvu qu'ensuite son Ouvrage ne se démente pas, & qu'il réponde à son Projet. Il peut faire un bâtiment régulier & beau, sans s'attacher aux idées des Anciens, à qui l'habitude accorde exclusivement la perfection.

Les sources de la prévention sur le Beau ne sont pas difficiles à trouver : on voit sans peine que les principales sont le tempérament, l'amour-propre, l'habitude, les passions, & sur tout la legéreté si ordinaire aux hommes, & qui donne tant de prix à la Mode aussi capricieuse qu'elle. Mais les méprises où ces préventions nous font tomber, ne prouvent pas qu'il n'y ait un Beau sixe & déterminé; tout comme les égaremens où l'on se laisse entraîner au détriment de la vérité & de la justice, ne prouvent point qu'il e juste & le vrai ne soient que des chiméres.

Quoique le Beau puisse être déter-

miné par le Jugement, il est pourtant vrai que nos sentimens sur la beauté préviennent pour l'ordinaire nos réfléxions. L'homme est capable d'idées & de sentimens ; c'est un principe d'expérience : & par un effet de la fagesse admirable aussi-bien que de l'infinie bonté du Souverain Etre, ce qui mérite d'être aprouvé, doit en même - tems exciter des fensations agréables, comme réciproquement ce qui fait des impressions agréables sur les organes de nos sens quand ils ne sont point dérangés, agit d'une maniére dont l'idée nous plairoit déja par elle - même, si nous en avions la connoissance. Cet accord auroit été d'une constance parfaite, sans la dépravation de la Nature humaine, altérée par la chûte qui a attiré la malédiction de Dieu sur la Terre, & caufé du désordre dans les organes de nos sens ; leur dérangement est encore souvent l'effet du déréglement de nos peres, de l'éducation, & de l'intempérance qui gâte les sensations naturelles.

La notion du Goût dérive immédiatement de-là. Le Bon goût nous fait d'abord estimer par sentiment ce que la Raison auroit aprouvé parprincipe, & nous fait rejetter par un. sentiment qui déplaît ce que la Raifon auroit condamné après un éxamena judicieux. Le mauvais goût agit d'une manière directement oposée. On peut naître avec un tempérament si heureux, avec les organes des fens & de l'imagination si bien disposés, que nos sentimens s'accordent toujours presque éxactement avec notre raison. Mais d'ordinaire il faut rectifier par l'étude ses idées sur le Beau, afin de rectifier ses sentimens, qui enfin accoutumés à se régler sur les décisions. de la Raison, s'accoutume aussi à s'exciter avec promptitude, & à précéder la réfléxion. Revenons à la Beauté.

Celle qu'on trouve dans un objet; n'est pas toujours l'unique esset de son mérite; elle est souvent relevée par quelque raport qu'elle a avec les dispositions où l'on se trouve. Un hom-

me fier & audacieux trouvera que la fierté augmente l'éclat de la beauté, tandis qu'un air de douceur & de complaisance feront le même effet sur un homme d'un caractère modeste & pacifique.

Pour remonter plus haut encore, la premiére propriété de l'ame est de penser, & de sentir qu'elle pense. Nous paroissons nés pour être affectés, & comme pénétrés de sentimens; ils décident de notre bonheur, ou de notre malheur. Plus ces sentimens sont viss, pourvu qu'ils ne soient pas douloureux, plus ils nous charment: parce qu'ils servent d'autant mieux à nous préserver de l'ennui, la situation du monde la plus insuportable.

Trois qualités principales dans les objets font propres à exciter en nous des fentimens viss, & à nous faire mieux sentir le prix de la beauté. Ces qualités sont la grandeur, la nouveauté, & la diversité, 1. La grandeur. L'homme

L'homme se croit grand, & par.là les petites choses ne lui paroissent pas affez dignes d'attention; tout ce qui porte l'empreinte de la grandeur, fait maître en lui des fentimens vifs & durables. 2. La nouveauté réveille l'attention; & il est certain que la vivacité de nos sentimens répond au dégré de notre attention. 3. La diversité produit tout ensemble l'effet de la grandeur & de la nouveauté; la multitude qu'elle presente, suplée à la grandeur, & forme elle-même une espèce de grandeur. D'ailleurs la diversité offrant à l'ame différens objets, ou différentes propriétés du même objet, a le mérite de la nouveauté, en faisant passer suc. cessivement l'ame d'un état à un autre.

Mais ces caractéres que l'Auteur estime nécessaires pour produire le Beau; ne prouvent-ils point, que dans l'idée générale qu'il en a donnée, il l'a contondu avec le Bon, comme on l'a déja remarqué ci - dessus? Selon lui, la grandeur, la nouveauté & la diversité ne font que donner secours à la beauté. pour la rendre plus frapante; mais se-lon la vérité, & l'usage reçu des termes, ces qualités unies à la bonté d'un objet d'une manière qui nous frape, constituent l'essence du Beau, & le distinguent de ce qui est simplement Bon. Si tous les ouvrages de la Nature & de l'Art également familiers à nos yeux, nous offroient le même dégré de perfection, tout seroit bon dans le Monde; mais, à proprement parler, il n'y au-

La Beauté étend-elle ses impressions jusqu'aux bêtes? M. de Crousaz le prétend, quoiqu'il avoue qu'elles n'en ont pas comme nous une idée claire. Les animaux d'une même espéce sent la convenance qu'ils ont les uns avec les autres, & l'impression réciproque de leur vue doit être accompagnée de quelque sentiment agréable.

roit rien de Beau.

La beauté des choses mêmes qui

n'ont rien de corporel, ne laisse pas de se saire sentir avant la résléxion: on est charmé au simple recit d'une action vertueuse. La Vertu est si nécessaire aux hommes, que leur Créateur n'auroit pas pourvu à leurs besoins d'une manière digne de sa bonté, s'ils ne pouvoient venir à bout de la démêler d'avec le Vice, que par le long chemin de l'instruction & de la méditation.

Ceci conduit l'Auteur à tirer des usages plus importans de sa théorie, dont il fait l'aplication à trois grands sujets, à la Science, à la Vertu, & à l'Eloquence.

Les grandes diversités que renserment les Sciences, se réunissent toutes dans un seul point, l'évidence & la certitude. Tout y est unisorme à cet égard; les conséquences les plus éloignées, lorsqu'elles sont déduites avec la précaution nécessaire, égalent leurs principes du côté de la certitudes

La beauté de la Physique, le trouve établie d'elle-même sur les principes du Beau ; c'est une Théologie naturelle qui nous aprend à admirer, à simer, & à servir le Créateur. La considération de tout l'Univers ensemble éblouit & charme; & dès qu'on entre dans un plus grand détail, les idées déterminées qu'on forme de chaque sujet, nous frapent & nous ravisdent encore plus que les idées vagues & générales qui s'étoient d'abord excitées en nous. Rien n'est plus propre que cette Science à produire d'agréables agitations, des plaisirs toujours viss, nous sommes toujours les maîtres, & qui ne dépendent point de l'incertitude des événemens. Les soins qu'on se donne pour découvrir quelque phénoméne nouveau, nous occupent avec une douceur exempte de tout mêlange d'amertume ; le bonheur de trouver ce que l'on cherchoit, est un instant délicieux : on sent accroître ses conmoissances avec une espèce de trans-

port ; on ne s'en trouve jamais rassasié, on en jouit sans dégoût; on en desire de nouvelles sans inquiétude. Ce seroit à tort qu'on regarderoit comme mal employées les peines qu'exige cette Science, & qu'on l'accuseroit de n'être qu'un amas de conjectures & d'incertitudes. Il est certain qu'un grand nombre de phénoménes qui étoient autrefois ignorés, ont été découverts dans ces derniers siécles, & que cette Science est presque toute fondée sur des faits avérés & incontestables. Sa certitude va plus loin encore; la doctrine du mouvement est remplie de théorêmes démontrés. Tous les phénoménes de la Lumiére, fa force, sa direction, ses détours quand elle passe par des milieux différens, les fuites surprenantes de ces détours, les régles de cet Art enchanteur qu'on apelle la Perspective, tout cela est prouvé, jusqu'aux derniers détails. Si la diversité réduit à l'unité ; si l'irrégul'arité ramenée à l'ordre, font les caractéres réels de la Beauté, où trou-

vera-t'on plus de beauté que dans la Physique? Elle vient à bout de ranger exactement cette multitude innombrable de corps dans un petit nombre de genres, & de distribuer par ordre chaque genre dans ses espéces. C'est ce dont l'Auteur fait l'aplication aux Plantes & aux Etoiles. Il découvre aufsi les prérogatives de la Physique dans l'infinité de grandeur qui nous environne, & dans les infinis en petitesse, dont la confidération n'absorbe pas moins que celle des infinis en grandeur. Les Mathématiques font sans conrredit une partie de la Physique ; & c'est sur tout par leur moyen que l'esprit découvre avec ravissement des uniformités qui se soutiennent parmi des diversités infinies. C'est par cette raison qu'on ne peut qu'admirer cette sentence de Platon, Dieu est l'éternel Géométre.

L'Histoire nous offre des événemens dignes d'attention, des instructions

propres à nous rendre habiles & prudens, & des motifs à la Vertu, des variétés enfin surprenantes, réduites à l'unité. La prodigieuse diversité de l'Histoire peut être rangée sous deux unités, ou deux classes : on y découvre d'un côté les essets glorieux de la Vertu, & de l'autre les suites honteuses du Vice.

Pour juger solidement de l'Histoire, & en bien connoître la beauté, il faut faire attention au raport, ou à la proportion qu'on peut observer entre les fins qu'elle se propose, & les moyens qu'elle employe pour y parvenir. Elle a deux fins , l'une d'instruire les hommes de la vérité, l'autre de leur rendre la conhoissance de la vérité utile. On sent de la beauté dans l'Histoire quand on y trouve de quoi s'affurer de l'habileté, & fur-tout de la fincérité d'un Auteur, quand on a droit de conclure qu'il n'a pas été trompé lui-même, & qu'il n'a pas voulu tromper les autres, 2. La connoilChaque morceau des Sciences peutencore avoir sa beauté à part, relative, au sujet que l'on traire, ou à la manière dont on le traite. La grandeur d'un sujet, son utilité, sa difficulté, répandent de la beauté sur l'explication qu'on en donne; mais la clarté de cette explication, la facilité avec laquelle on dévelope ce sujet grand, intéressant, & qui avoit paru difficile, joint une seconde beauté à cette première. Ceci est susceptible de détails fort intéressant, mais nous les suprimons pour venir à la beauté de la vertu.

Les uns placent le principe de nos devoirs dans nos véritables intérêts; les.

#### PRELIMINAIRE, xxxiij

autres dans l'éclat, même qui environne la vertu, & qui nous oblige à nous y attacher; d'autres enfin dans la volonté de Dieu, à laquelle nous fommes indispensablement obligés de nous soumettre. Ce n'est qu'en réunissant ces trois principes, qu'on peut déterminer avec succès en quoi consiste la beauté de la vertu.

Elle résulte de la liaison nécessaire entre la vertu, les facultés, & la félicité de l'Homme. La vertu est utile, la vertu a un éclat qui lui est propre, la vertu est commandée de Dieu. D'un autre côté les hommes ant des facultés essentielles qui les portent à travailler à l'avancement de leurs intérêts, à l'acquisition d'une véritable perfection, & à se soumettre à un Dieu, qui veut que leur conduite réponde au but pour lequelil les a créés, & qui se propose de manifester en eux sa bonté infinie, s'ils agissent conformément à l'excellence de leur nature. Ainsi les trois principes de la vertu sont trois sondemens de sa beauté, puisque leurs différences produisent l'unité en se réduisant à la convenance.

Ce qu'est l'évidence par raport à la vérité, la convenance l'est par raport à la vertu. Pour prouver une vérité , on va de lumiére en lumiére jusqu'à l'évidence la plus simple; pour prouver qu'une chose est juste, on va de raport en raport julqu'à la convenance la plus sensible. On prouve, par éxemple, que fix fois cinq font trente, parce. que trente & trois dixaines c'est la même chole; on prouve que trois dixaines font fix fois cinq, parce que deux fois cinq & une dixaine font le même nombre, & qu'ainst le triple de deux fois cinq est le triple d'une dixaine; alors on est arrivé à l'évidence la plus simple. De même on prouve que l'homme doit songer à ses intérêts & à sa persection, en disant que Dieu nous a donné une certaine nature, qu'il veut que notre conduite y soit consorme, & qu'il le veut parce qu'il veut ce qui est convenable.

Une autre beauté de la vertu confiste dans la conformité qu'elle nous donne avec Dieu, qui est sans contredit la beauté essentielle. Elle nous fait aprouver ce que Dieu aprouve, & aimer ce qu'il aime. Elle nous porte à l'imiter, en produisant par un acte libro des choses dont nous puissions dire ce qu'il a dit lui-même de ses ouvrages: Ce que je viens de faire est bon.

Ajoutons qu'il n'y a pas seulementune liaison entre la vertu & nos intéarêts éternels, mais encore entre la vertu-& nos intérêts presens. Sans elle on necourt qu'après une sélicité extérieure & chimérique: on ne se procure pas cettetranquilité, cette satisfaction, ce sond de félicité, qui seuls nous mettent en état de goûter le bonheur attaché à la possession des objets du dehors. Sans cette vertu la société ne vaudroit pasla solitude la plus affreuse; avec elle on est utile à soi-même en même-tems, qu'on l'est aux autres.

Quand on entre dans le détail des

vertus divisées en dissérens genres & en dissérentes espéces, on voit qu'il n'y a rien où la variété se réduise plus éxactement à l'unité, & par consequent qu'on ne rencontre nulle part une au véritable beauté que dans les vertus. Elles aboutissent toutes aux lumiéres de la raison, comme à un centre; rien n'est vertueux que ce que la raison aprouve & estime convenable.

L'éloquence est une source de beausté. D'où coule cette source « Cicérone ne voit rien dans l'éloquence de si disgne d'admiration que la variété des caractères qu'on remarque dans les ouvrages des Orateurs distingués, qui par des routes différentes & également belles, sont pourtant arrivés au même but, & ont obtenu le même prix. Il y a donc dans l'éloquence différentes espèces qui aboutissent à l'unité, & par conséquent il y a une beausté véritable. Este régne dans le langage en général : quelque différence qu'il y ait entre les génies des hommes, en-

tre leurs manières de penfer & de s'exprimer, on y trouve pourtant des traits uniformes. Chaque langue a ses régles; elles font le fruit de la liberté guidée par la raison; tous les hommes pour former teur langage ont consulté les lumiéres naturelles, ils ont parlé conséquemment à la manière dont ils pensoient. Toutes les langues mettent de la différence, plus ou moins marquée à proportion du dégré de perfection qu'elles ont atteint, entre les termes qui servent à exprimer les sujets, leurs propriétés, les actions, les circonstances, du nombre, du tems, &c. Nos idées, ce chaos si abondant de tant de choses différentes, se débrouillent, & en se réduisant avec justesse à un petit nombre de classes, presentent à l'esprit une véritable beauté. L'unité de génie qui régne dans chaque langue, en fait une des principales beautés. Ce génie est ordinairement la manière de s'exprimer que le peuple a introduite & confirmée par l'ulage, parce qu'elle. a un raport réel à ses organes & à lors cour d'esprit,

La beauté de l'éloquence est encore fondée sur sa convenance avec le but auquel elle est destinée. Le langage étant établi pour l'utilité des hommes, al faut par consequent, quand on parle, avoir en vue de faire passer dans l'esprit des autres des idées justes, & des fentimens raisonnables. Les ornemens qui ne servent qu'à pallier les erreurs, s'attirent le mépris de ceux qui ont du goût pour la vérité, dès qu'ils ont dissipé le faux éclat qui les avoit éblouis. La vérité est essentielle à l'éloquence, dont la beauté dépend de la convenance des ornemens d'una discours avec le mérite de la pensée qu'on veut embellir,

La beauté des fictions même confifter dans une vérité hipothétique, c'est-àdire, dans la liaison éxacte d'un sujet qu'on supose avec tout ce qu'on en dit s c'est cette vérité qui fait le mérite des Fables & des Prosopopées. Elle doit se trouver jusques dans les Romans & les Contes des Fées.

L'aptitude des moyens qui les les rend propres pour le but auquel on less les deftine, étant une beauté réelle, tou tout ce qui peut rendre le langage plus infs inftructif est par-là même bean. L'éloquoquence éxige donc qu'on employe des tes termes propres à exciter dans l'esprit des des Auditeurs les idées qu'on veut y prodiroduire, & rien au-delà ; des termes ufités ités , qui me l'arrêtent point; des constructions aprouvées, qui ne lui causent point dnt d'embarras; un flyle coulant & attachtachant, que l'Orateur fait encore valoir pir par le geste & la prononciation. En un un mot on ne doit rien négliger de ce que qui sert à réveiller & à soutenir l'attentiontion.

La briéveté peut être regardée dée comme une des beautés du langage; je : il est beau d'arriver à un but louable ple par le chemin le plus court. Mais cette ette briéveté ne doit point être une cause asse d'observeut énoncer des vérités utiles, qu, qu'il ne saut pas faire passer rapidement det devant les yeux, S'ily a de l'art à faire ire naître

des idées promptement, il n'y en a pas moins à les imprimer, à les graver en caractères ineffaçables. La juste briéveté & la juste étendue ont leur beauté qui dépend du raport où elles se trouvent avec le sujet & avec la portée de l'esprit de ceux à qui l'on parle.

Il doit y avoir encore une certaine égalité, une proportion convenable d'élévation & de simplicité entre la matiére qu'on traite, & le style dont on se sert. Ovide péche, par éxemple, contre cette régle, quand parmi les grandes & effrayantes circonstances du Déluge dont il sait la description, il parle des Loups qui nagent péle-mêle avec les Agneaux: cet objet est trop perit, pour que l'esprit, après avoir été frapé d'un spectacle étonnant, puisse descendre jusqu'à y donner son attention,

Quand on n'a pas le dessein d'instruire, mais qu'on s'attache uniquement à plaire, tout ce que l'on dit dans ce dessein passe pour beau, dès qu'on obtient obtient le succès desiré, pourvû que d'ailleurs l'objet soit innocent. M. de Crousaz entre ici dans le détail des ornemens du discours, & il aplique ses régles à dissérentes pièces qui n'ont pour but que d'amuser, comme l'Epigramme, la Satyre, le Sonnet, &c. il passe ensuite à l'Eloquence, qui a pour but d'émouvoir les passions.

Ce qu'on dit dans cette vûe est beau. quand il y a une convenance entre les émotions qu'on veut exciter, & les expressions qu'on employe. Quand il s'agit d'éclairer, il faut ménager l'attention & lui laisser toute sa liberté : mais pour agiter un cœur, il faut le surprendre; car c'est de la surprise que les passions tirent leur force; il ne faut pas lui laisser le tems de se reconnoître : on doit l'ébranler par les figures de Rhétorique les plus propres à l'émouvoir: cependant elles ne doivent jamais être affez outrées pour faire perdre de vûe la vérité : le grand Art confiste à bien imiter la nature; tout ce

d

qu'on met en œuvre pour faire naître des passions, doit être dans celui qui parle, l'effet de ces mêmes passions qu'il veut faire naître.

Dans la première Edition du Traité du Beau, le chapitre dernier concerne la Musique, & remplit presque seul la moitié de l'Ouvrage. M. de Crousaz y fait plusieurs' digressions sur la nature des fons, sur l'origine & les progrès de la Musique; nous ne nous arrêterons qu'à ses remarques sur la beauté de cet Art, en tant qu'il la raporte à son système général. Au milieu de tant de sentimens partagés sur la beauté de la Musique, s'il peut découvrir quelque chose de réel à l'aide des principes qu'il a posés, ce sera selon lui une nouvelle preuve de la justesse de ces mêmes principes.

Tout ce qui a du raport avec les organes de nos sens bien constitués, & qui fait sur eux ces impressions en vue desquelles l'Etre souverainement bon les a construits, mérite d'être reconna

pour beau. Ainsi l'oreille étant faite pour recevoir les sons, ils doivent par conféquent plaire par eux-mêmes. Mais ce plaisir est bien augmenté, quand leur diversité est réduite à l'unité, comme cela arrive dans les accords; & c'est comme on l'adéja vû, en quoi consiste au moins en partie la nature du Beau.

Le son n'est autre chose qu'un air qui se comprime, & qui ensuite se dilate avec une vitesse prodigieuse; d'où il s'ensuit que cet air ainsi agité frape l'oreille, & l'abandonne alternativement. Quand les mouvemens de deux tons s'apliquent sur l'oreille tous deux à la fois, & se retirent de même, on dit qu'ils sont à l'unisson, & il y a trop d'unité dans cet assemblage pour faire de la beauté. Mais quand l'un frape deux fois l'oreille dans le tems qu'elle n'est frapée qu'une seule fois par l'autre, de manière que le second coup du mouvement plus rapide, se réunisse toujours avec chaque coup du mouvement plus lent, il y a alors des. al ernatives d'unité & de diversité, qui ont des retours réguliers, & qui par là doivent plaire à nos sens.

Si les ondulations d'un ton font d'une fréquence qui frape trois fois l'oreille, pendant que les ondulations d'une autre ne la fraperont que deux fois, leurs impressions se réuniront moins fouvent en une , & ce mêlange aura plus de diversité que le précédent, & par-là même donnera une confonance beaucoup plus vive. Les ondulations de tons différens, qui se réunissent plus ou moins souvent, font éprouver à l'oreille plus d'unité, ou plus de diversité, dans les sentimens qui les accompagnent. C'est de là que naît la fréquence des accords; celle des tons répond au plus ou au moins de fréquence des coups qui se réitérent sur l'oreille,

La beauté des airs peut encore se raporter au même principe. Pour trouver de la beauté dans la succession de plusieurs sons, il faut qu'ils soient disférens, & que leurs différences soient melées de retours d'unités, Les Oiseaux varient principalement leur chant, en le faisant passer par divers dégrés de véhémence : ils le varient encore par divers fredons & diverses modifications d'inégale durée, & ces différences ont leur retour, on s'y attend, & on se plaît à sentir cette attente remplie, fur-tout fi un retour frape l'oreille avec quelque inégalité, que l'on n'attendoit pas, & que l'unité se trouve. par-là affaisonnée de quelque variété. I.a voix des Hommes & le fon des In-Arumens qu'on a inventés, joint la variété des tons à celle qui naît des divers degrés de véhémence.

Le raport des tons précédens avec tous ceux qui les ont précédés, fair, tellement une des beautés de la Musique, que malgré le panchant naturel de l'homme pour la nouveauté, & son efficace sur notre cœur, on ne laisse pas de trouver un air plus beau, après l'avoir un peu mieux connu, que quand on l'entend pour la premiére fois; on fent mieux la liaison de ses parties, quand on se l'est rendu un peu samiliére: & on est d'autant plus sensible à ce qu'elles ont de plus frapant & de plus mélodieux, qu'on sent aprocher ces endroits touchans, & que le desir de les entendre croît à mesure qu'on en aproche.

Dans tous les airs il y a un certain ton qui domine, qui est plus present à la mémoire que les autres, & qui s'est plus sortement emparé de l'imagination: on y prépare par un prélude où il régne: c'est sur ce ton que doivent tomber les principaux accords; c'est une unité nécessaire au milieu de sa variété, qui sournit la combinaison des notes & des sons qui leur répondent.

Certains passages d'un ton ou d'un accord à un autre plaisent où déplaisent, conformément au principe de l'unité rensermée sous quelque divers

fité, sur lequel on peut aussi fonder la nécessité des mesures, & leur suite uniforme avec quelque continuation. C'est encore à cela que se raporte la beauté des reprises, & celle qu'on trouve dans ces suites, où les mêmes proportions s'observent successivement entre les tons différens entr'eux par raport au grave & à l'aigu ; la beauté enfin de ces retours & de ces répétitions de certains endroits d'un singulier agrément; & c'est pour rendre ce que ces retours ont d'agréable, qu'après s'en être aproché par une suite de tons , qui devoient naturellement s'y terminer on s'en éloigne tout - d'un - coup pour y revenir avec précipitation.

La beauté des consonances dépend encore de la place qu'elles occupent. Mais un autre raport dont la Musique tire sa plus grande force, & une de ses plus grandes beaurés, c'est celui des paroles qu'on chante avec les sentimens qu'elles expriment : manquer à ce raport, c'est saire perdre à la Musi fique tout son agrément. Qu'y a-r'il de plus ridicule que de chanter vîte ce qu'on prononceroit l'entement en parlant?

Il y a donc des chants dont la beau. té est réelle ; & si ces chants ne plaifent pas à tout le monde, ou ne plaisent pas toujours, c'est que tous les hommes n'ont pas le goût juste, ou ne l'ont pas toujours également juste. On objecte que la beauté de la Musique est indéfinissable, & ne consiste que dans un je ne sçai quoi ; puisque des airs composés avec tout l'art possible ne laisseront pas d'être abominables, fouvent par cela même qu'on a fuivi Part. Mais il est aisé de répondre, que c'est manquer à une des principales régles de l'art que de la laisser trop paroître. Ce n'est pas non plus affez que de ne choquer aucune régle, il faut observer toutes celles qui peuvent être observées, & le faire d'une manière naturelle. Quand l'art le fait trop fenzir dans un air, on soustre en entrant dans

dans la peine du Musicien à qui on sent qu'il en a couté des efforts, de même qu'on entend avec inquiétude un homme qui s'énonce difficilement. Il faut qu'il y ait de plus dans les airs un mouvement qui leur donne la vie, ce que ne peut faire une imagination qui s'amule à parcourir les régles pour en tirer quelque secours. Il se peut encore qu'un air composé avec rout l'art possible déplaise à quelqu'un, à cause de l'humeur dans laquelle il se trouve; un air gai ne convient pas à un homme trifte, tout de même qu'un habit parfaitement bien fait pour une taille, ne convient pas à une autre. Il arrive souvent que le tissu de l'oreille, plus groffier ou plus délicat, est cause que certains airs déplaisent, sans que cela change en rien la beauté réelle de ces airs.

A ce Chapitre de la Musique, M. de Crousaz en a substitué dans la seconde Edition, un autre qui traite de la beauté de la Religion. Il y fait voir que, quelque idée qu'on attache au

e

terme de Beau, & de quelque définition que l'on se serve pour en déveloper la force; de tous les avantages que les hommes possedent, il n'y en a aucun qui soit si digne de cet éloge que la Religion. Rien de plus utile, rien de plus grand, rien de plus admirable; rien dont toutes les parties portent également le caractère d'une vraye fagesse, & soient en mêmetems plus parfaitement liées l'une à l'autre, quelque grand qu'en soit le nombre, & ce qu'il y a de plus merveilleux, c'est que toutes ces parties différentes se trouvent également proportionnées aux grandeurs de Dieu & aux besoins de l'Homme.

De ce premier Ouvrage sur le Beau, nous allons paffer à un fecond, dont nous croyons devoir rendre compte " avec la même étendue, parce qu'il est également original dans fon genre, & qu'il ouvre de nouvelles routes pour arriver à la détermination des mêmes idées. C'est celui qui a été traduit de l'Anglois , sur la quatriéme Edition ,

fous le titre de Recherches sur l'Origine des Idées que nous avons de la Beausé & de la Vertu, en deux Traités; le premier, sur la Beauté, l'Harmonie, l'Ordre , & le Dessein ; le second , sur te Bien & le Mal physique & moral : à Amsterdam 1749. 2 Tomes in-octavo. J'en ai donné moi même un Extrait (\*), dont je vais m'aproprier ici la partie qui concerne la Beauté; celde où il s'agit de la Bonté étant étrangére au sujet de ce discours.

C'est une vérité fondée sur l'Expérience, que l'exercice des sens extérieurs est indépendant de notre vofonté, par raport à la nature des perceptions que nous éprouvons. Il ne dés pend point de nous de rendre agréables ou désagréables, celles qui ne sont pas effectivement telles : tout ce que nous pouvons faire, c'est de rechercher les objets qui causent du plaisir, & de suir ceux qui sont un principe de douleur,

<sup>(&#</sup>x27;) Dans la Bibliothèque Impartiale , Tome III. p. 31 & fuiv.

En partant de ce principe, le Philosophe Anglois pose en sait qu'it en
est de même à l'égard de la faculté
que nous avons d'apercevoir la Beauté, qui résulte de la Régularité, de
l'Ordre, de l'Harmonie, & de celle
qui nous détermine à aprouver les afsections, ou les caractères des Etres
raisonnables qu'on nomme vertueux.
Il apelle la première de ces facultés sens
intérieur, & la seconde sens moral. C'est
à en prouver l'existence, & à en détailler les essets qu'il employe les deux
Volumes de son Ouvrage.

Le principal dessein qui y régne, c'est de montrer que, quand il s'agit de vertu, l'homme a une détermination naturelle, qui le met en état d'observer l'utilité ou le dommage qui résulte de ses actions, & de régler sa conduite sur ce principe. Suivant cela, l'Auteur de la Nature nous a porté à la Vertu par un instinct presque aussi puissant que celui qui veille à la conservation de notre être, Cela est diamétralement oposé aux idées de tant de

Moralistes, qui ont contume d'attribuer à des vues purement intéressées l'estime ou l'averlion que les hommes font paroître pour les essets de la Vertu ou du Vice.

Ce qui fait qu'on a de la peine à se persuader qu'il y ait un sens intérieur aussi réel que les sens extérieurs, c'est que l'occasion de faire usage de ceux. ci s'offre à nous dès l'instant de leur naissance, ce qui nous les fait regarder comme naturels: au lieu que les enfans ne commencent à résléchir qu'au bout de quelque-tems sur les proportions, les raports, les assections, les caractères & les actions qui en résultent; & de là vient qu'on raporte uniquement à l'instruction & à l'éducation le sentiment qu'ils ont de la Beauté, & le sens moral qu'ils ont des actions.

Nous avons quelques difficultés d'apercevoir différentes de celles qu'on apelle communément sensations. Notre esprit peut, par éxemple, composer les idées qu'il a reçues séparément;

comparer les objets par le moyen de ces idées; observer leurs relations; condidérer par abstraction chacune des idées simples qui entrene dans une idée com. posée que la sensation nous a sournie.

Ces idées simples sont un principe de plaifir, que pluheurs Philosophes regardent comme le feul estimable. On trouve cependant des plaifirs beaucoup plus sensibles dans les idées complexes, aufquelles on donne le nom de belles, de régulières, & d'harmonieuses, La couleur la plus vive & la plus brillante n'affectera jamais aussi agréablement que la vue d'un beau tableau.

Ici l'Auteur commence à employer le mot de Beauté, & il en fixe le sens, en avertissant que dans le cours de cet Ouvrage, la Beauté est toujours prise pour l'idée que cette qualité excite en nous; & le sentiment de la Beaute pour la faculté qui est en nous de recevoir cette idée. Le terme d'Harmonie est employé de même pour désigner les idées agréables qui naissent de la composition des sons ; & celui de Délicatesse d'oreille pour signifier la faculté que nous avons de sentir ce plaisir.

. Ce sentiment intérieur est donc la faculté que nous possédons d'apercevoir ces idées : faculté réellement distincte des autres sensations, que les hommes peuvent avoir fans aucune perception de la Beauté & de l'Harmonie, Cette plus grande capacité de recevoir les idées agréables, est aussi ce que nous apelons génie, ou goût délicat. Les Animaux, doués des mêmes perceptions que nous, & en qui elles sont souvent plus vives, n'ont point ce sentiment intérieur, ou ne l'ont que dans un dégré très-inférieur à celui qu'on remarque dans l'Homme,

Ce qui confirme encore l'existence distincte de cette faculté, c'est que dans plusieurs perceptions où nos sens ont peu de part, nous découvrons une espèce de beauté : qui est fort aprochante de celle qui se trouve dans les objets sensibles, & qui est accompa-

gnée du même plaisir. Telle est la Beauté qu'on aperçoit dans les Théoremes, dans les Vérités universelles, dans les Causes générales, & dans quelques Principes aplicables à un grand nombre d'objets.

On peut donc de plein droit inventer un terme nouveau pour désigner ces perceptions plus subtiles & plus agréables qui proviennent de la Beauté & de l'Harmonie, & apeler la faculté que nous avons de recevoir ces perceptions sentiment intérieur. Ses effets font nécessaires & immédiats : la Beauté nous frape dès la premiére vue, & la connoissance la plus parfaite ne sçauroit ajouter à ce plaisir. Il n'y a, ni réfolution de notre part, ni aucune vae de profit ou de dommage, qui puisse altérer la Beauté ou la laideur d'un objet. Ainsi ce sentiment est antérieur à l'idée qu'on se propose, & il est toutà-fait distinct du desir de les posséder.

La Beauté qu'on remarque dans les figures des corps est originelle, ou

comparative. Ce n'est pas à dire pourtant qu'il y ait dans un objet quelque quatité qui le rende beau par lui- même, sans aucune relation à l'elprit qui l'aperçoit. Mais comme on ne conçoit pas qu'il fut possible de donner à aucun objet l'épithete de beau, si l'esprit n'avoit en lui l'idée de la Beauté, on entend par Beauté absolue, celle que nous apercevons dans les objets, sans les comparer à rien d'extérieur, dont l'objet puisse être regardé comme l'image ou la copie. La Beauté comparative, ou relative, est au contraire celle qu'on découvre dans les objets, confidérés comme des imitations, ou des images d'autres choses.

Ici commence le détail des preuves; ou la recherche des fondemens sur les quels repoient les idées que nous avons de ces deux sortes de beautés. Le principal de ces fondemens est, selon l'Auteur Anglois, l'uniformité jointe à la varieté. Cela fair affez voir qu'il a profire du Traité de M. de Crousaz; & au fond cette idée revient parfaite-

ment à celle que les Philosophes nous donnent de la perfection qu'ils définifsent consensum in varietate. Ainsi nous ne nous arrêterons pas à l'énumération des éxemples qui servent à pronver que ce que nous apelons beauté dans les objets, à parler mathématiquement ; est en raison composée de l'unisormité & de la variété; de sorte que là où l'uniformité des choses est égale, la beauàé s'y découvre à proportion de la variété & vice versa. L'Auteur passe en zevûe la Terre, les Plantes, les Animaux, l'Harmonie des Sens, les Théck rêmes, les Corollaires, &c. trouvant par-tout fon principe.

Mais on ne sçauroit lire sans étonnement des réslexions vrayement abfurdes, qui se trouvent à la sin de cette longue discussion: il est difficile de comprendre comment elles sont nées dans le cerveau d'un Philosophe qui parost d'ailleurs judicieux. Il condamne impitoyablement le dessein que les plus grands Philosophes ont eu de ramener nos connoissances à des princis pes généraux, comme la plus folle de toutes les entreprises; & d'un trait de plume il conduit, ou peu s'en faut, Defcartes, Leibnitz, Puffendorf aux petites-mailons. Avant toutes choses il éroit naturel de distinguer entre le projet & Péxécution. Peut-être auroit-il pû éxercer sa critique sur celle-ci, & condamner, quoiqu'en gardant toujours les ménagemens dûs à de si grands hom. mes, la manière dont il leur arrive quelquefois de déduire leurs conféquences des principes généraux qu'ils ont pofés, Encore avec toute fa méditation je doute fort que notre Anglois vint à bout d'ébranler confidérable... ment les premiers principes Métaphy. fiques de Descartes & de Leibnitz. Mais pour Pidée au moins, il ne sçauroit, sans un extrême aveuglement, nier qu'elle ne soit une des plus belles & des plus grandes dont l'esprit humain soit susceptible; puisque le véritable prix des Sciences consiste dans une liaison encyclopédique, qui les réunisse sous une même théorie, la plus simple & la plus générale qu'il soit possible.

Après avoir montré son principe du Beau dans les ouvrages de la nature, l'Auteur le cherche dans ceux de l'Art, & affirme qu'en parcourant toutes les différentes inventions qui ont paru jusqu'ici, on trouvera constamment que leur beauté ne consiste que dans une espéce d'uniformité, ou d'unité de proportion entre les parties, & de chaque partie au tout.

Telle étant la Beauté absolue, il ne fera pas difficile de dire en quoi confiste la Beauté relative. Toute beauté se raporte au sentiment de celui qui l'aperçoit; mais nous ne donnons proprement ce nom qu'à celle qu'on découvre dans un objet, entant qu'on le considére comme une imitation de quelque original, & cette beauté est fondée sur une espéce de conformité, ou d'unité, qui se trouve entre l'original & la copie. Cet original peut être un objet qui éxiste dans la nature, ou quelque idée établie. Car dès qu'on a une idée pour modèle, & des régles pour fixer cette image, ou idée, il n'est pas difficile

de produire une imitation parfaite.

Il y a aussi un genre de Beauté comparative, qui naît du raport qu'on remarque entre l'objet dans lequel elle se trouve & l'intention de l'Ouvrier. Il se trouve encore dans les ouvrages de la Nature: comme on supose en général que la principale intention de son Auteur a été de procurer le bien à tous les Etres, rien ne nous flatte davantage que de voir une partie de ce dessein éxécutée dans les objets de l'Univers, ausquels nos connoissances s'étendent.

L'importance de ce sujet conduit l'Auteur à des résléxions plus particuliéres sur les raisonnemens que nous faisons touchant l'intelligence, le dessein, & la sagesse de la Cause, à l'occasson de la beauté, ou de la régularité que nous découvrons dans ses effers. Cette preuve est presentée ici dans un fort grand jour. La régularité n'est jamais le fruit d'une puissance employée sans dessein. Le hazard ne sçauroit pro-

duire des formes similaires,& les combinaisons for uites sont impossibles, même dans les chofes les moins composées; comme, par éxemple, dans la formation d'un simple prisme régulier. Ce seroit le comble de l'absurdité de penser qu'une Puissance dénuée d'intelligence soit capable d'éxécuter une machine aussi composée que la Plante la plus imparfaite, ou l'Animal le plus méprisable, ne sût-ce qu'une seule fois. Tout le raisonnement tiré de l'ordre de la nature en faveur de l'éxistence de Dieu, se réduit donc en abregé à ceci: 50 Qu'un effet qui revient plus » fouvent que les loix du hazard ne le » permettent, supose toujours un des-» sein; & que des combinaisons qu'on » ne peut attendre d'une Puissance dé-» nuée d'intelligence, prouvent nécef-» sairement la même chose, avec d'au-» tant plus de probabilité, que le nom-» bre des cas contraires surpasse celui so qui éxiste: ce qui, dans les cas les » plus simples, paroît étre au moins » comme l'infini à l'unité ».

Observons cependant que toute irrégularité ne marque pas un défaut d'intelligence. Pour que cela fût ainfi, il faudroit suposer dans l'Agent un sentiment de beauté qui le détermine toujours à agir d'une façon régulière, qui lui rende la symétrie agréable, & qui exclue tout autre motif capable de le porter à agir d'une manière opofée; ce qui, suivant notre Auteur, est tout às fait absurde. Voici, à mon avis, un des endroits où ses idées manquent de netteté. Qu'apelle-t'il un sentiment de beauté dans l'Agent? Est-ce la vûe intuitive, la connoissance distincte, ou quelque réfultat confus des impressions que produisent les objets doués de beaute & de régularité? Comme il s'est agi dans rout ceci de l'Agent suprême, on ne sçauroit lui attribuer le sentiment de la Beauté que dans le premier sens, c'est-à-dire, comme la connoissance parfaitement distincte, par laquelle il se la represente. Or cette vûe ne sçauroit être arbitraire; Dieu ne sçauroit voir comme beau & régulier que ce qui est effectivement tel en soi & conformélxiv DISCOURS

ment à ses idées éternelles & immuables. Donc il ne sçauroit se porter qu'à l'exécution de ce beau; & il n'est point absurde de dire, que cette idée exclut tout autre motif capable de le porter à agir d'une manière oposée; car qu'est-ce qu'on pourroit concevoir de supérieur à la notion de l'ordre & de la régularité? Ce n'est donc point là la vraye solution des irrégularités qu'on supose dans l'Univers; cela rejette dans le confus & dans l'arbitraire, écueils qu'un Philosophe ne sçauroit trop soigneuse. ment éviter. Il n'y a d'autre parti à prendre que de dire que ses irrégulari. tés font aparentes, qu'elles sont de simples exceptions faites aux régles particulières en saveur des régles générales, & des premiéres loix qui font les principes de l'ordre universel, & de la perfection absolue, dans laquelle vont se résoudre les persections relatives & partiales. Dieu voyant cer immense Tout, dont le plus petit coin s'offre à peine à nos regards, juge tout autrement que nous de ce qui en fait la vraye beauté ou régularité, mais il seroit absurde de *fupofer* 

suposer qu'il pût s'écarter de cette beauté & de cette régularité par quelque autre motif que ce soit.

Ce que nous disons est si vrai, que l'Auteur est obligé de l'adopter en parlant des miracles, au fujet desquels il s'exprime en ces termes : » Quoique » les miracles puissent prouver l'inf-» pection d'un Agent volontaire, & » que l'Univers n'est point gouverné » par nécessité, ni au hazard, il n'y a or qu'un esprit soible & inadvertant qui » puisse en avoir besoin pour se conor firmer dans la croyance d'une Divi-» nité bonne & sage. En effet , tout » éloignement des loix générales, si » ce n'est dans des occations extraor-» dinaires, feroit une marque de foi-» bleffe & d'irrésolution, plutôt que » de fagesse & de puissance, & astoi-» bliroit les meilleures preuves que nous ayons de l'intelligence & du » pouvoir de l'Esprit universel qui gou: prene le monde.

Continuons. Le sentiment que nous

avons de la Beauté, ne paroît être destiné qu'à nous procurer un plaisir politif, comme la douleur, ou le dégoût que nous ressentons, ne viennent que de ce que nous nous trouvons frustrés de notre attente. Mais pourquoi nous voit-on souvent goûter des objets qui n'ont rien d'agréable par eux-mêmes a & rejetter des formes qui devroient naturellement nous plaire? Cela viene des idées accidentelles, qui en s'affociant aux idées principales produisent ces goûts & ces aversions bizarres. Hors de ces cas la Beauté réelle suffit seule toujours pour nous plaire. Il est vrai qu'on attribue souvent plus ou moins de beauté aux objets qu'ils n'en one effectivement; mais il est également vrai qu'ils ne nous plaisent qu'à cause de quelque dégré de beauté que nous y apercevons.

Le fentiment intérieur ne présupose pas plus des idées innées que le fentiment extérieur. Il sont tous deux des facultés naturelles & passives, des déterminations à recevoir nécessairement

certaines impressions causées par les objets. Cela fait un goût effentiel & primitif: la divertité des goûts vient ensuite de l'association des idées dont nous avons parlé,

Cette affociation a pour fources principales la Coutume, l'éducation, & l'Exemple dont personne n'ignore le pouvoir sur nos sentimens intérieurs. Mais toutes ces causes ne font qu'augmenter la capacité qu'a notre esprit de séunir & de comparer les parties des ropolitions complexes, fans produire reellement aucun sentiment nouveau. Si nous n'avions aucun sentiment naturel de la Beauté, nous ne ferions pas plus touchés de la perfection d'un Tableau achevé, que de l'arrangement d'une centaine de cailloux jettes au hazard.

Il ne reste plus qu'à prouver l'utilité de ces sentimens intérieurs. Rienn'est plus propre pour cet effet que l'examen de la conduite de ceux qui paroissent les plus livrés aux plaisirs des fens: on verra qu'au fond leur princi-

pale attention est de parvenir à d'autres sensations que celles qui flattent le goût matériel, en se procurant ces. agrémens qui naissent de l'Architecture, de la Musique, du Jardinage, de la Peinture, des Habillemens, des Equipages, des Meubles, &c. Ce sont là les derniers motifs qui nous font ambitionner les richesses superflues, lorsque nous ne nous proposons aucune action vertueuse dans cette recherche. Tout cela. nous ramene à la bonté de l'Etre suprême, qui a ouvert dans la nature cette fource inépuisable d'agrémens, & qui l'a attachée à un principe aussi simple que celui de l'uniformité jointe à la variété, afin que tous les hommes pussent, trouver du plaisir dans la contemplation des objets, dont un esprit fini peut ailement embrasser & retenir l'idée.

Telle est la doctrine du célébre Hutcheson sur ce qu'il apelle le sens intérieur: nous avons dit que nous ne nous arrêterions pas à ce qu'il enseigne sur le sens moral. Si l'on est pourtant curieux de sçavoir à quoi se réduit son hypothése à cet égard, nous placerons ici les deux propositions qui la renserment. 1. Les hommes trouvent une bonté immédiate dans quelques actions, par l'effet d'un sentiment intérieur; c'est celui auquel il donne le nom de Moral, sans aucun égard à l'avantage naturel qui leur en revient. 2. L'affection, le desir, ou l'intention, qui sait aprouver les actions moralement bonnes, est sondée sur un principe tout à fait différent de l'amour-propre, ou du desir de notre utilité particulière.

L'Article du Beau dans l'Encyclopédie, est un vrai Traité qui mérite bien que nous en sassions le troisième objet de ce Discours Préliminaire. Après avoir remarqué les obscurités qui régnent encore dans cette matière; & s'être étonné que tandis que presque tous les hommes sont d'accord qu'il y a un beau, tandis qu'il y en a tant parmi eux qui le sentent vivement où il est; si peu cependant sçavent ce que c'est; on expose les dissérens sentimens des Auteurs qui ont le mieux écrit sur le Beau.

Platon paroît le premier; il a écrit deux Dialogues du Beau; le Phédre, & le grand Hippias: dans celoi ci il enseigne plutôt ce que le beau n'est pas, que ce qui est; & dans l'autre il parle moins du beau, que de l'amour naturel qu'on a pour lui. Il ne s'agit dans le grand Hippias que de consondre la vanité d'un Sophiste; & dans le Phédre, que de passer quelques momens agréables avec un ami dans un lieu délicieux.

S. Augustin avoit composé un Traisté sur le Beau; mais cet Ouvrage est perdu, & il ne nous reste de ce Pere de l'Eglise sur cet objet important, que quelques idées éparses dans ses Ecrits, par lesquelles on voit que ce raport éxact des parties d'un Tout entr'elles, qui le constitue un, étoit selon lui le caractère distinctif de la beauté. Si je demande à un Architecte, dit S. Augustin, pourquoi ayant élevé une arcade à une des aîles de son Bâtiment, il en sait autant à l'autre? Il me répondra sans doute, que c'est asin que les membres de son Architecture symétrisent

bien ensemble. Mais pourquoi cetta fymérrie vous paroît-elle nécessaire ? Par la raison qu'elle pluit. Mais qui étesvous pour vous ériger en arbitre de ce qui doit plaire, ou ne pas plaire aux hommes? & d'où sçavez-vous que la symétrie nous plaît ? J'en suis für , parce que les choses ainsi disposées ont de la décence, de la justesse, de la grace; en un mot, parce que cela est beau? Fort bien : mais ditesmoi, cela est-il beau, parce qu'il plait? ou ce'a plait-il parce qu'il est beau ? Sans difficulté cela plaît parce qu'il est beau. Je le crois comme vous: mais je vous de mande encore pourquoi cela est-il beau? & si ma question vous embarrasse, parce qu'en effet les Maîtres de votre Art ne vont guéres jusques-là, vous conviendrez du moins sans peine que la fimilitude, l'égalité, la convenance des parties de votre Bâtiment, réduit tout à une espèce d'unité qui contente la raison. C'est ce que je voulois dire. Oui , mais prenez-y garde , il n'y a point de vraye unité dans les corps, puisqu'ils sont rous composés

PRELIMINAIRE. Ixxii

d'un nombre innombrable de parties, dont chacune est encore composée d'une infinité d'autres. Où la voyez-vous donc cette unité qui vous dirige dans la construction de votre dessein ; cette. unité que vous regardez dans votre Art comme une loi inviolable : cette unité que votre Édifice doit imiter pour être beau, mais que rien sur la Terre ne peut imiter parfaitement, puisque rien sur la Terre ne peut être parfaitement un ? Or de là que s'enfuit il ? Ne faut-il pas reconnoître qu'il y a audessus de nos esprits une certaine unite originale, souveraine, éternelle, parfaite, qui est la règle essentielle du beau, & que vous cherchez dans la patique de votre Art! D'où S. Augustin conclut dans un autre Ouvrage, que c'est l'unité qui constitue, pour ainfi dire, la forme & l'essence du beau: en tout genre. Omnis porto pulchritudi-

L'Encyclopédiste sait une espéce de parallele entre cette doctrine de S. Augustin, & celle de M., de Wolf dans sai Psychologie :

nis forma unitas est.

Psychologie. Il ne nous paroît pas qu'il ait suffisamment connu & faisi cette dernière: cependant, pour ne pas entrer ici dans une controverse qui demanderoit trop d'étendue, nous nous bornerons à raporter la manière dont il l'expose.

M. de Wolf dit donc, suivant l'Auteur de l'Article du Beau, qu'il y a des choses qui nous plaisent, d'autres qui nous déplaisent ; & que cette difsérence est ce qui constitue le beau & le laid; que ce qui nous plaît s'apelle beau, & que ce qui nous déplait est laid. Il ajoute que la beauté confiste dans la perfection, de manière que par la force de cette perfection, la chose qui en est revêtue est propre à produire en nous du plaisir. Je distingue ensuite deux sortes de beautés, la vraye & l'aparente : la vraye est celle qui naît d'une perfection réelle, & l'aparence celle qui naît d'une perfection aparente. Il est évident, ajoute l'Auteur, que S. Augustin avoit été beau. coup plus loin dans la recherche du beau que le Philosophe Leibnitien : celui-ci semble prétendre d'abord « qu'une chose est belle, parce qu'elle nous plaît ; au lieu qu'elle ne nous plaît que parce qu'elle est belle, comme Platon & S. Augustin l'ont trèsbien remarqué. Il est vrai qu'il sait ensuite entrer la persection dans l'idée du beau: mais qu'est-ce que la persection? Le parsait est-il plus clair & plus intelligible que le beau?

On donne ensuite une Analyse accompagnée de remarques critiques,
des Traités de Crousaz & de Hutcheson dont nous avons parlé au long,
Vient ensuite l'Essai sur le Beau du P.
André, le même dont nous donnons
la réimpression. On trouve son système
le plus suivi, le plus étendu, & le mieux
lié de tous : c'est, dit-on, dans son
genre ce que le Traité des beaux Lrts
réduits à un seul principe est dans le sien.

L'Auteur d'un Ouvrage intitulé Effai sur le mérite & lavertu, rejette toures les distinctions du beau, & prétend, avec beaucoup d'autres, qu'il n'y a qu'un beau, dont l'utile est le fondement: ainli tout ce qui est ordonné de manière à produire le plus parfaitement l'effet qu'on se propose, est suprêmement beau. Si vous demandez à cet Auteur qu'est-ce qu'un bel homme? il vous répondra que c'est celui dont les membres bien proportionnés conspirent de la façon la plus avantageule à l'accomplissement des fonctions animales de l'homme. L'homme, la femme, le cheval, & les autres animaux, continuera-t'il, occupent un rang dans la Nature : or dans la Nature ce rang détermine les devoirs à remplir, les devoirs détermiment Porganifation; & Porganifation est plus ou moins parfaite, ou belle, selon le plus ou le moins de facilité que l'animal en reçoit pour vaquer à ses tonctions. Mais cette facilité n'est pas arbitraire, ni par conséquent les formes qui la constituent, ni la beauté qui dépend de ces formes. Puis descendant de là aux objets les plus communs, aux chaifes, aux tables, aux portes, &c.

il tâche de prouver que la forme de ces objets ne nous plaît qu'à proportion de ce qu'elle convient mieux à l'ufage auquel on les destine; & si nous changeons si souvent de mode, c'està-dire, si nous sommes si peu constans dans le goût pour les formes que nous leur donnons, c'est, dira-t'il, que cette conformation la plus parfaite relativement à l'usage, est très difsicile à renconter ; c'est qu'il y a là une espéce de maximum qui échape à toutes les finesses de la Géométrie naturelle & artificielle, & autour duquel nous tournons sans cesse: nous nous en apercevons à merveille quand nous en aprochons & quand nous l'avons passé; mais nous ne sommes jamais sûrs de l'avoir atteint. De-là cette révolution perpétuelle dans les formes, où nous les abandonnons pour d'autres, où nous disputons sans fin sur celles que nous conservons. D'ailleurs ce point n'est pas par tout au même endroit : ce maximum a dans mille occasions des limites plus étendues on plus étroites. Tous les home

#### PRELIMINAIR E. lxxvij

mes ne font pas capables de la même attention, n'ont pas la même force d'esprit; ils sont tous plus ou moins patiens, plus ou moins instruits, &c. Que produira cette diversité? C'est qu'un spectacle composé d'Académiciens trouvera l'intrigue d'Héraclius admirable, & que le peuple la traitera d'embrouillée; c'est que les uns restreindront l'étendue d'une Comédie à trois actes, & les autres prétendront qu'on peut l'étendre à sept, & ainstidu reste.

On réfute fort bien ce système, en faisant voir que notre attention se porte principalement sur la similitude des choses, dans les choses mêmes où cette similitude ne contribue point à l'utilité, & que nous admirons très-souvent des sormes sans que la notion de l'utile nous y porte.

Le jugement général de l'Encyclopédie sur tous les Auteurs qui viennent d'être passés en revue, est exprimé en ces termes: » Platon s'étant moins

# Jaxviij DISCOURS

» propolé d'enseigner la vérité à ses » disciples, que de désabuser ses con-33 citoyens sur le compte des Sophis. ss tes, nous offre dans ses Ouvrages à m chaque ligne des éxemples du beau. so nous montre très-bien ce que ce n'est point, mais ne nous dir rien. so de ce que c'est. S. Augustin a réduit » toute beauté à l'unité ou au rapore » éxact des parties d'un Tout entr'elles, » & au raport éxact des parties d'une partie considérée comme Tout. » & ainfi à l'infinité; ce qui semble » plurôt constituer l'essence du parfait n que du beau. M. de Wolf a confon-» du le beau avec le plaisir qu'il oc-» casionne, & avec la perfection: » quoiqu'il y air des êtres qui plaisent » sans être beaux, d'autres qui sont » beaux sans plaire; que tout être » soit susceptible de la derniére per-» fection, & qu'il y en ait qui ne » font pas susceptibles de la moindre so beanté: tels sont tous les objets de 33 l'odorat & du goût, confidérés rela-» tivement à les sens. M. de Crousax, so en chargeant sa définition du beau ,

### PRELIMINAIRE, lixin

13 ne s'est pas aperçu que plus il mul-» tiplioit les caractères du beau, plus 33 il le particularisoit, & que s'étant » proposé de traiter du Beau en géné-» ral, il a commencé par en donner » une notion qui n'est aplicable qu'à » quelques espéces de beaux particu-» liers. Hutcheson, qui s'est propole " deux objets ; le premier d'expliquer » l'origine du plaisir que nous éprouso vons à la presence du beau, & le so second de rechercher les qualités que » doit avoir un être pour occasionner » en nous ce plaisir individuel, & par 20 conséquent nous paroître beau; a » moins prouvé la réalité de son si-» xieme sens, que fait sentir la diffi-» culté de déveloper fans ce secours » la fource du plaisir que nous donne » le beau. Son principe de l'uniformité » dans la variété n'est pas général; » il en fait aux figures de la Géoméso trie une aplication plus subtile que » vraye; & ce principe ne s'aplique » point du tout à une autre sorte de » beau, celui des démonstrations, des » vérités abstraites & universelles. Le

supléer à cette omission, & a destiné à cette tache le reste de cet Article. Quoique le morceau soit d'une étendue considérable, nous croyons devoir le placer tout entier ici, dans le desfein où nous sommes de rassembler dans ce discours préliminaire tout ce qui concerne la matière en question, & vu le petit nombre de personnes, fur-tout hors de France, qui possédent un Ouvrage d'un prix aussi considérable que l'Encyclopédie. Tout ce qui va suivre, en est donc tiré.

Nous naissons avec la faculté de sentir & de penser : le premier pas de la faculté de penser , c'est d'éxaminer ses perceptions , de les unir , de les comparer , de les combiner , d'apercevoir entr'elles des raports de convenance & de disconvenance , &c. Nous naissons avec des besoins qui nous contraignent de recourir à dissérens expédiens , entre lesquels nous avons souvent été convaincus par l'esser que nous en attendions , & parcelui qu'ils produisoient , qu'il y en a de bons , de mauvais , de

» fystème proposé dans l'Essai sur le 33 Mérite es sur la Vertu, où Pon 33 prend l'urile pour le feul & unique 33 fondement du beau, est plus défec-23 tueux encore qu'aucun des précédens. 33 Ensin le Pere André Jésuite, dans » son Essai sur le Beau, est celui qui » jusqu'à present a le mieux aprofon-» di cette matiére, en a le mieux con-» nu l'étendue & la difficulté, en a » posé les principes les plus vrais & » les plus solides, & mérite le plus » d'être lu. La seule chose qu'on pût » desirer peut-être dans son Ouvrage, » c'étoit de déveloper l'origine des 29 notions qui se trouvent en nous de » raport, d'ordre, de symétrie : car » du ton sublime dont il parle de ces notions, on ne sçait s'il les croit » acquises & factices, ou s'il les croit 33 innées : mais il faut ajouter en sa » faveur que la matiére de son Ou-» vrage, plus oratoire encore que » philosophique, l'éloignoit de cette 33 discussion ».

L'Encyclopédiste s'est proposé de

promts, de courts, de complets, d'incomplets, &c. La plûpart de ces expédiens étoient un outil, une machine, ou quelque autre invention de ce genre : mais toute machine fupose combinaison, arrangement de parties tendantes à un même but, &c. Voilà donc nos besoins, & l'exercice le plus immédiat de nos facultés, qui conspirent, aussi-tôt que nous naissons, à nous donner des idées d'ordre, d'arrangement, de symétrie, de mécanisme, de proportion, d'unité : toutes ces idées viennent des sens, & sont factices : & nous avons passé de la notion d'une multitude d'êtres artificiels & inaturels, arrangés, proportionnés, combinés, symétrisés, à la notion positive & abstraite d'ordre, d'arrangemene, de proportion, de combinaifon, de raports, de symétrie, & à la notion abstraite & négative de disproportion, de desordre & de cahos.

Ces notions font expérimentales comme toutes les autres ; elles nous font aussi venues par les fens ; il n'y

auroit point de Dieu, que nous ne les aurions pas moins : elles ont précédé de long-tems en nous celles de fon éxistence; elles sont aussi positives , auffi diffinctes , auffi nettes , auffi réelles que celles de longueur, largeur, profondeur, quantité, nombre: comme elles ont leur origine dans nos besoins, & l'éxercice de nos facultés, y eût-il fur la surface de la Terre quelque Peuple dans la langue duquel ces idées n'auroient point de nom, elles n'en éxisteroient pas moins dans les esprits d'une manière plus ou moins étendue, plus ou moins dévelopée, fondée sur un plus ou moins grand nombre d'expériences, apliqué à un plus ou moins grand nombre d'êtres; car voilà toute la différence qu'il peut y avoir entre un peuple & un autre peuple, entre un homme & un autre homme, chez le même peuple; & quelles que soient les expressions sublimes dont on le serve pour désigner les notions abstraites d'ordre, de proportion, de raports, d'harmonie a qu'on les apelle, si l'on veut, éternelles, originelles, souveraines, régles esfentielles du beau ; elles ont passé par nos sens pour arriver à notre entendement, de même que les notions les plus viles, & ne sont que des abstractions de notre esprit.

Mais à peine l'éxercice de nos facultés intellectuelles, & la nécessité de pourvoir à nos besoins par des inventions, des machines, &c. eurentils ébauché dans norre entendement les notions d'ordre, de raports, de proportion, de liaison, d'arrangement, de symétrie, que nous nous trouvâmes environnés d'étres où les mêmes notions étoient, pour ainsi dire, répétées à l'infini : nous ne pûmes faire un pas dans l'Univers, sans que quelque production ne les réveillat ; elles entrérent dans notre ame à tout instant & de tous côtés; tout ce qui se passoit en nous, tout ce qui éxistoit hors de nous, tout ce qui subfistoit des siécles écoulés; tout ce que l'industrie , la réfléxion, les découvertes de nos contemporains, produifoit fous nos yeux,

continuoit de nous inculquer les notions d'ordre, de raports, d'arrangement, de symétrie, de convenance, &c. & il n'y a pas une notion, sice n'est peut-être celle d'éxistence, qui ait psi devenir aussi familière aux hommes que celle dont il s'agit.

S'il n'entre donc dans la notion du Beau , foit absolu , soit relatif , soit géneral, soit particulier, que les notions d'ordre, de raports, de proportions, d'arrangement, de symétrie, de convenance, de disconvenance; ces notions ne découlant pas d'une autre source que celles d'éxistence, de nombre, de longueur, largeur, profondeur, une infinité d'autres, sur lesquelles on ne conteste point, on peut, ce me semble, employer les premières dans une définition do Beau, sans être accufé de substituer un terme à la place d'un autre, & de tomber dans un cercle vicieux.

Beau, est un terme que nous apliquons à une infinité d'êtres : mais,

quelque différence qu'il y ait entre ces êtres, il faut ou que nous fassions une fausse aplication du terme de beau, ou qu'il y ait dans tous ces êtres une qua lité dont le terme beau soit le signe.

Cette qualité ne peut être du nombre de celles qui constituent leur différence spécifique; car, ou il n'y auroit qu'un feul être beau, ou tout au plus qu'une seule belle espèce d'etres. Mais entre les qualités communes à tous les êtres que nous apelons beaux » laquelle choisirons-nous pour la chose dont le terme beau est le signe ? Laquelle ? Il est évident, ce me semble, que ce ne peut être que celle dont la presence les rend tous beaux; dont la fréquence, ou la rareté, si elle est sufceptible de fréquence & de rareté, les rend plus ou moins beaux ; dont l'absence les fait cesser d'être beaux ; qui ne peut changer de nature, fans faire changer le beau d'espéce, & dont la qualité au contraire rendroit les plus beaux défagréables & laids ; celle en un mot par qui la beauté commence,

augmente, varie à l'infini, décline & disparoît. Or il n'y a que la notion de

l'apelle donc heau bors de

J'apelle donc beau hors de moi, tout ce qui contient en foi de quoi réveiller dans mon entendement l'idée de raports; & beau par raport à moi, tout ce qui réveille effectivement cette idée. Quand je dis tout, j'en excepte pourrant les qualités relatives au goût & à l'odorat; queique ces qualités puissent réveiller en nous l'idée de raports, on n'apelle point beaux les objets en qui elles résident, quand on ne les considère que relativement à ces qualités. On dit un mets excellent, une odeur délicieuse ; mais non un beau mets, une belle odeur. Lors donc qu'on dit, voilà un beau turbot, une belle rose, on considére d'autres qualités dans la role & dans le turbot que celles qui font relatives aux dens du goût & de l'odorat.

Quand je dis tout ce qui contient en soi de quoi réveiller dans mon entendement l'idée de raport, ou tout ce qui réveille sette idée, c'est qu'il faut bien distin-

### Ixxxviii DISCOURS

guer les formes qui font dans les objets, & la notion que j'en ai. Mon entendement ne met rien dans les choses, & n'en ôte rien. Que je pense, ou ne pense point à la saçade du Louvre, toutes les parties qui la composent, n'en ont pas moins telle ou telle forme, & tel ou tel arrangement entr'elles: qu'il y eût des hommes, ou qu'il n'y en eût point, elle ne seroit pas moins belle; mars seulement pour des êtres possibles constitués de corps & d'esprit. comme nous; car pour d'autres elle pourroit n'être ni belle, ni laide, ou même être laide. D'où il s'ensuit que, quoiqu'il n'y ait point de beau absolu, il y a deux sortes de beau par raport à nous, un beau réel, & un beau aperçu.

Quand je dis tout ce qui réveille en nous l'idée de raports, je n'entends pas que, pour apeler un être beau, il faille aprécier la sorte de raports qui y régne; je n'éxige pas que celui qui voit un morceau d'Architecture soit en état d'assurer ce que l'Architecte même peut ignorer, que cette partie est à celle-là

PRELIMINAIRE. IXXXIX

comme tel nombre est à tel nombre : ou que celui qui entend un concert, sçache plus quelquefois que ne sçait le Musicien que tel son est à tel son dans le raport de 2 à 4, ou de 4 à 5. Il suffic qu'il aperçoive & sente que les membres de cette Architecture, & que les fons de cette piéce de Musique ont des raports, soit entr'eux, soit avec d'autres objets. C'est l'indétermination de ces raports, la facilité de les faisir, & le plaisir qui accompagne leur percep-tion, qui a fait imaginer que le bean étoit plutôt une affaire de sentiment que de raison. J'ose assurer que toutes les fois qu'un principe nous sera connu dès la plus tendre enfance, & que nous en ferons par l'habitude une aplication facile & fubite aux objets placés hors de nous, nous croirons en juger par fentiment: mais nous ferons contraints d'avouer notre erreur dans toutes les occasions où la complication des raports & la nouveauté de l'objet suspendront l'aplication du principe : alors le plaisir attendra pour se faire sentir que l'entendement au prononcé que l'objet

comme

est beau. D'ailleurs le jugement en pareil cas est presque tonjours du beau relatif, & non du beau réel.

Ou l'on confidére les raports dans les Mœurs, & l'on a le beau moral : ou on les considére dans les ouvrages. de Littérature, & on a le beau littéraire: ou on les confidére dans les piéces de Musique, & l'on a le beau musical : ou on les confidére dans les ouvrages de la nature, & on a le beau naturel: ou on les considére dans les ouvrages mécaniques des hommes, & on a le beau artificiel : ou on les confidére dans les reprefentations des ouvrages de l'Ara ou de la Nature, & on a le beau d'imitation: dans quelque objet, & fous. quelque aspect que vous considériez les raports dans un même objet, le bean prendra différens noms.

Mais un même objet, quel qu'il soit, peut ctre considéré solidairement & en mi-mome, ou relativement à d'autres. Quand je prononce d'une fleur, qu'elle est belle, ou d'un posson, qu'il est

beau, qu'entends-je? Si je considér cette seur, ou ce poisson solidairement, je n'entends pas autre chose, sinon que j'aperçois entre les parties dont ils sont composés, de l'ordre, de l'arrangement, de la symétrie, des raports, (car tous ces mots ne désignent que différentes manières d'envisager les raports mêmes,) en ce sens toute sleur est belle, tout poisson est beau; mais de quel beau? De celui que j'apelle beau réel.

Si je considére la fleur & le poisson relativement à d'autres fleurs & à d'autres poissons; quand je dis qu'ils sont beaux, cela signifie qu'entre les êtres de seur genre, qu'entre les fleurs celle-ci; qu'entre les poissons, celui-la, reventent en moi le plus d'idées de raports, & le plus de certains raports; car je ne tarderai pas à faire voir que tous les raports n'étant pas de la même nature, ils contribuent plus ou moins les uns que les autres à la beamé. Mais je puis assurer que sous cette nouvelle saçon de considérer les objets, il

y a beau & laid: mais quel beau & laid? Celui qu'on apelle relatif,

Si au lieu de prendre une fleur out. un poisson, on généralise & qu'on prenne une plante, ou un animal; fi on particularife, & qu'on prenne une rose, ou un turbor, on en tirera toujours la distinction du beau relatif & du beau reel. D'où l'on voit qu'il y a plusieurs beaux relatifs, & qu'une tulipe peut être belle ou laide entre les tulipes, belle ou laide entre les flours, belle ou laide entre les plantes. belle ou laide entre les productions de la nature. Mais on conçoit qu'il faut avoir vû bien des roses & bien des turbots, pour prononcer que ceux-ci sont beaux on laids entre les roses & les turbors; hien des plantes & bien des poissons, pour prononcer que la rose & le turbot font beaux ou laids entre les plantes & les poissons, & qu'il faut avoir une grande connoissance de la nature, pour prenoncer qu'ils sone beaux ou laide entre les productions de la matures

Qu'est-ce donc qu'on entend, quand on dit à un Artiste, imitez la belle Natune? Ou l'on ne sçait ce qu'on commande, ou on lui dit: Si vous avez à peindre une steur, & qu'il vous soit d'ailleurs indissérent laquelle peindre,
prenez la plus belle d'entre les
steurs; si vous avez à peindre une plante, & que votre sujet ne demande point
que ce soit un chêne, ou un ormeau
see, rompu, brisé, ébranché, prenez
la plus belle d'entre les plantes; si vous
avez à peindre un objet de la nature,
& qu'il vous soit indissérent lequel choisir, prenez le plus beau,

D'où il s'ensuit, r. que se principer de l'imitation de la belle nature demande l'étude la plus prosonde & la plus étendue de ses productions en tout genre. 2. Que quand on auroit la connoiffance la plus parfaite de la nature, & des limites qu'elle s'est prescrite dans la production de chaque être, il n'en seroit pas moins vrai que le nombre des occasions où le plus bean pourroit être employé dans les Arts d'imitation,

seroit à celui où il sant préserer le moins beau, comme l'unité est à l'in. fini, 3. Que quoiqu'il y ait en effer un maximum de beauté dans chaque ouvrage de la nature, considéré en luimême; ou pour me servir d'un éxemple, que quoique la plus belle rose qu'elle produise n'ait jamais ni la hauteur, ni l'étendue d'un chêne, cependant il n'y a ni beau, ni laid, dans ses productions, confidérées relativement à l'emploi qu'on en peut faire dans les Arts d'imitation.

Selon la nacure d'un être, selon qu'il excite en nous la proportion d'un plus grand nombre de raports, & felon la nature des raports qu'il excite, il est joli, beau, plus beau, très-beau ou laid ? bas, petit, grand, élevé, fublime, outré, burlesque, ou plaisant: & ce seroit un ouvrage infini que d'entrer dans tous ces détails: il suffit d'avoir montré les principes, on peut abandonner au Lecteur le soin des conféquences & des aplications. Mais on pe it toujours affurer, que les éxemples, dans quelque

source qu'on puile, dans la Peinture dans la Morale, dans l'Architecture, dans la Musique, conduiront également à donner le nom de beau réel à tout ce qui contient en soi de quoi réveiller l'idée des raports, & le nom de bean relatif, à tout ce qui réveille des raports convenables, avec les choses aufquelles il en faut faire la comparaison.

En voici un éxemple, pris de la Littérature. Tout le monde sçait le mot foblime de la Tragédie des Horace, qu'il mourut. Je demande à quelqu'un qui ne connoît point la pièce de Corneille, & qui n'a aucune idée de la réponse du vieil Horace, ce qu'il pense de ce trait, qu'il mourut; il est évident que celui que j'interroge ne sçachant ce que c'est, qu'il mourut, ne pouvant deviner, fi c'est une phrase complette ou un fragment, & apercevant à peine entre ces trois termes quelque raport grammatical, me répondra que cela ne lui paroît ni beau, ni laid. Mais si je lui dis que c'est la réponse d'un homme consulté fur ce qu'un autre doit faire dans un

combat, il commence à apercevoir dans le répondant une sorte de courage. qui ne lui permet pas de croire qu'il foit toujours meilleur de vivre que de mourir; & le qu'il mourat commence à l'intéresser. Si j'ajoure qu'il s'agit dans ce combat de l'honneur de la Patrie; que le combattant est fils de celui qu'on interroge; que c'est le seul qui lai reste; que le jeune homme avoit à faire à trois ennemis, qui avoient déja ôté la vie à deux de ses freres; que le vieillard parfe à sa fille; que c'est un Romain : alors la réponse qu'il mourut, qui n'étoit ni belle ni laide, s'embellit à mesure qu'on dévelope ses raports avec les circonstances, & finit par être sublime.

Changez les circonstances & les raports, & faites passer le qu'il mourut des Théâtre François sur la Scène Italienne, & de la bonche du vieil Horace dans celle de Scapin, le qu'il mourut deviendra burlesque. Changez encore les circonstances, & suposez que Scapin soit au service d'un Maître dur, avare & bourru, & qu'ils soient attaqués sur un

grand chemm par trois ou quatre brigands, Scapin s'enfuit; son Maître se désend, mais presse par le nombre il est obligé de s'ensuir aussi: & l'on vient aprendre à Scapin que son Maître a échapé au danger. Comment, dira Scapin, trompé dans son attente, il s'est donc ensui? ab! le lâche! Mais, lui répondra-t'on, seul contre trois, que von-lois-tu qu'il sit? Qu'il mourat, répondra-t'il; & ce qu'il mourat deviendra plaisant. Il est donc constant que la beauté commence, s'accrost, varie, décline & disparoît avec les raports, comme on l'a dit plus haut.

Mais, demandera-t'on, qu'entendezvous par un raport? N'est-ce pas changer l'acception des termes, que de donner le nom de beau à ce qu'on n'a jamais regardé comme tel? Il semble que dans notre Langue l'idée de beau soit toujours jointe à celle de grandeur, & que ce ne soit pas définir le beau que de placer sa différence spécifique dans une qualité qui convient à une infinité d'êtres, qui n'ont ni gran-

deur, ni sublimité. M. de Crouzas a péché sans doute, lorsqu'il a chargé sa définition du Beau d'un si grand nombre de caractéres, qu'elle s'est trouvée restreinte à un très-petit nombre d'êtres; mais n'est-ce pas tomber dans le défaut contraire, que de la rendre si générale, qu'elle semble les embrasser tous, sans en excepter un amas de pierres informes jettées au hazard fur le bord d'une carrière? Tous les objets, ajoutera-t'on, sont susceptibles de raport entr'eux, entre leurs parties, & avec d'autres êtres : il n'y en a point qui ne puissent être arrangés, ordonnés, symétrisés. La perfection est une qualité qui peut convenir à tous, mais il n'en est pas de même de la beauté: elle est le partage d'un petit nombre d'objets.

C'est-là, suivant l'Encyclopédiste; la plus sorte objection qu'on puisse lui faire; & voici comment il y répond.

Le raport en général est une opération de l'entendement qui considére, soit un être, soit une qualité, en tant que cet être ou cette qualité supose l'éxistence d'un autre être, ou d'une autre qualité. Quand je dis, par éxemple, que Pierre est un bon pere, je considére en lui une qualité qui supose l'existence d'une autre, celle de fils: & ainsi des autres raports, tels qu'ils puisfent être. D'où il s'ensuit que, quoique le raport ne soit que dans notre entendement, quant à la perception, il n'en a pas moins son fondement dans les choses, & on pourra dire qu'une chose contient en elle des raports réels voutes les fois qu'elle sera revêtue de qualités qu'un être constitué de corps & d'esprit, tel qu'est l'homme, ne pourroit considérer sans suposer l'existence, ou d'autres êtres, ou d'autres qualités, foit dans la chose même, soit hors d'elle : raports qu'on distribue en réels, & en aperçus. Mais il y a une troisiéme sorte de raports, ce sont les raports intellectuels, ou fictifs: ceux que l'entendement humain semble mettre dans les choses. Un Statuaire jette l'œil fur un bloc de marbre : son imagination, plus prompte que son ciseau, en enléve

toutes les parties superflues, & y discerne une figure: mais cette figure est proprement imaginaire ou fictive: il pourroit faire une portion d'espace terminée par des lignes intellectuelles, ce qu'il vient d'exécuter d'imagination dans un bloc informe de marbre. Un Philosophe jette l'œil sur un amas de pierres jetrées au hazard: il anéantit par la pensée toutes les parties de cet amas qui produisent l'irrégularité, & il parvient à en saire sortir un globe, un cube, une sigure régulière, Qu'estce que cela fignifie ? Que, quoique la main de l'Artiste ne puisse tracer un dessein que sur des surfaces résistantes, il en peut transporter l'image par la pensée sur tout corps : que dis-je, surtout corps? dans l'espace & le vuide, l'image, ou transportée par la pensée dans les airs, ou extraite par imagination des corps les plus informes, peut être belle ou laide; mais non la toile idéale à laquelle on l'a attachée, ou le corps informe d'où on l'a fait fortir.

Quand je dis donc qu'un être est

bean par les raports qu'on y remarque, je ne parle point des raports intellectuels, ou fictifs, que notre imagination y transporte, mais des raports réels qui y sont, & que notre entendement y remarque par le secours de nos sens.

En revanche, je prétens que quel que soient les raports, ce sont eux qui constitueront la beauté, non dans ce sens étroir où le joli est l'oposé du beau, mais dans un sens plus philosophique, & plus consorme à la notion du beau en général, & à la nature des langues & des choses.

Si quelqu'un a la patience de raffembler tous les êtres aufquels nous donnons le nom de beau, il s'apercevra bien-tôt que dans cette foule il y en a une infinité, où l'on n'a nul égard à la petitesse ou à la grandeur: la petitesse & la grandeur sont comptées pour rien toutes les fois que l'être est solitaire, ou qu'étant individu d'une espéce nombreuse, on le considére solitaire;

ment. Quand on prononça de la premiére horloge, ou de la premiére montre qu'elle étoit belle, faisoit-on attention à autre chose qu'à son mécanisme, ou au raport de ses parties entr'elles ? Quand on prononce aujourd'hui que la montre est belle, fair on attention à autre chose qu'à son usage & à son mécanisme ? Si donc la définition générale du beau doit convenir à tous les êtres aufquels on donne cette épithete, l'idée de grandeur en est exclue. Je me suis artaché à écarter du beau la notion de grandeur, parce qu'il m'a semblé que c'étoit celle qu'on lui attachoit plus ordinairement. En Mathématique on entend par un beau problê-me, un problème difficile à résoudre; par une belle solution, la folution simple & facile d'un problême difficile & compliqué; la notion de grand, de fublime, d'élevé, n'a aucun lieu dans ces occasions, où on ne laisse pas d'employer le nom de beau. Qu'on parcoure de cette manière tous les êtres qu'on nomme beaux, l'un exclura la grandeur , l'autre exclura l'utilité; un troisième la symétrie ; quelques-uns même l'aparence marquée d'ordre & de fymétrie : telle seroit la peinture d'un orage, d'une tempête, d'un cahos; & l'on sera forcé de convenir que la seule qualité commune, selon laquelle ces êtres conviennent tous, est la notion des raports.

Mais quand on demande que la no= tion générale du beau convienne à tous les êtres qu'on nomme tels, ne parlet'on que de la langue, ou parle-t'on de toutes les langues ? Faut-il que cette définition convienne seulement aux êtres que nous apelons beaux en François, ou à tous les êtres qu'on apeleroit beaux en Hébreu, en Syriaque, en Arabe, en Chaldéen, en Grec, en Latin, en Anglois, en Italien, & dans toutes les langues qui ont existé, ou qui existeront ? Et pour prouver que la notion de raports est la seule qui resteroit après l'emploi d'une régle d'exclusion aussi étendue, le Philofophe sera-t'il forcé de les aprendre soutes? Ne lui suffit-il pas d'avoir éxa-

miné que l'acception du terme beau varie dans toutes les langues ; qu'on le trouve apliqué, là à une sorte d'êtres, à laquelle il ne s'aplique point ici, mais qu'en quelque idiôme qu'on en fasse usage, il supose perception de raports? Les Anglois disent a fine flavour, a fine Woman, une belle odeur, une belle femme. Où en seroit un Philosophe Anglois, si ayant à traiter du beau, il vouloit avoir égard à cette bizarrerie de sa langue ? C'est le peuple qui a fait les langues, c'est au Philosophe à découvrir l'origine des choses ; & il seroit assez surprenant que les principes de l'un ne se trouvassent pas souvent en contradiction avec les usages de l'autre. Mais le principe de la perception des raports apliqué à la nature du beau, n'a pas même ici ce désavantage, & il est si général, qu'il est difficile que quelque chole lui échape.

Chez tous les peuples, dans tous les lieux de la Terre, & dans tous les tems, on a eu un nom pour la couleur en général, & d'autres noms

pour les couleurs en particulier , & pour leurs nuances. Qu'auroit à faire un Philosophe à qui l'on proposeroit d'expliquer ce que c'est qu'une belle couleur, sinon d'indiquer l'origine de l'aplication du terme beau à une co 1. leur en général, quelle qu'elle soit, & ensuite d'indiquer les causes qui ont pû faire préférer telle nuance à telle autre? De même c'est la perception des raports qui a donné lieu à l'invention du terme bean; & selon que les raports & l'esprit des hommes ont varié, on a fait les noms joli, beau, charmant, grand, sublime, divin, & une infinité d'autres, tant relatifs au phyfique qu'au moral. Voilà les nuances du beau; mais j'étends cette penfée, & je dis : Quand on exige que la notion générate du beau convienne à tous les êtres beaux, parle-t'on seulement de ceux qui portent cette épithete ici & sujourd'hui, ou de ceux qu'on a nommé beaux à la naissance du Monde; qu'on apeloit beaux il y a cinq mille ans, à trois mille lieues, & qu'on apellera tels dans les fiécles

à venir ; de ceux que nous avons regardé comme tels dans l'enfance, dans Page mûr, & dans la vieillesse; de ceux qui font l'admiration des Peuples policés, & de ceux qui charment les Sauvages ? La vérité de cette définition sera t'elle locale, particulière, & momentanée ? ou s'étendra-t'elle à tous les êtres, à tous les tems, à tous les hommes, & à tous les lieux? Si l'on prend le dernier parti, on se raprochera beaucoup de mon principe, & l'on ne trouvera guéres d'autre moyen de concilier entreux les jugemens de l'enfant & de l'homme fait ; de l'enfant, à qui il ne faut qu'un vestige de symétrie & d'imitation pour admirer & pour être récréé; de l'homme fait, à qui il faut des Palais & des ouvrages d'une étendue immense pour être frapé ; du sauvage & de l'homme policé ; du fauvage qui est enchanté à la vue d'une pendeloque de verre, d'une bague de laiton, ou d'un braffelet de quincaille ; & de l'homme policé qui n'accorde fon attention qu'aux ouvrages les plus parfaits; des premiers home.

mes, qui prodiguoient les noms de beau, de magnifique, & à des cabanes, des chaumières, & des granges; & des hommes d'aujourd'hui qui ont restreint ces dénominations aux derniers efforts de la capacité de l'homme.

Placez la beauté dans la perception des raports, & vous aurez l'histoire de ses progrès depuis la naissance du Monde julqu'aujourd'hui ; choisissez pour caractère différentiel du beau en général, telle autre qualité qu'il vous plaira, & votre notion fe trouvera tout à coup concentrée dans un point de l'elpace & du tems. La perception des raports est donc le fondement du beau : c'est donc la perception des raports qu'on a délignée dans les langues fous une infinité de noms différens, qui tous n'indiquent que différentes sortes de beau. Mais dans la nôtre, & dans prefque toutes les autres, le terme de beau fe prend souvent par oposition à joli & & sous ce nouvel aspect, il semble que la question du beau ne soit plus qu'une affaire de Grammaire, & qu'il ne s'agisse plus que de spécifier éxactement les idées qu'on attache à ce terme.

Après avoir tenté d'expliquer en quoi confiste l'origine du Beau, il ne nous reste plus qu'à rechercher celle des opinions différentes que les hommes ont de la beauté: cette recherche, (on se souvient que c'est toujours au nom de l'Encyclopédiste que l'on parle ici,) cette recherche achevera de donner de la certitude à nos principes; car nous démontrerons que toutes ces dissérences résultent de la diversité des raports aperçus ou introduits, tant dans les productions de la Nature, que dans celles des Arts.

Le beau qui résulte de la percepzion d'un seul report, est moindre ordinairement que celui qui résulte de la perception de plusieurs raports. La vue d'un beau visage, ou d'un beau tableau, affecte plus que celle d'une seule couleur; un ciel étoilé qu'un rideau d'azur, un paysage qu'une campagne ouverte, un édifice qu'un terrein uni , une piéce de musique qu'un fon. Cependant il ne faut pas multiplier le nombre des raports à l'infini, & la beauté ne suit pas cette progresa fion : nous n'admettons de raport dans les belles choses que ce qu'un bon esprit en peut saisir nettement & sacilement. Mais qu'est - ce qu'un bon es-· prit ? Où est ce point cans les ouvrages en-deçà duquel, faute de raports, ils sont trop unis, & au delà duquel ils en sont chargés par excès ? Premiére source de diversité dans les jugemens. Ici commencent les contestations. Tous conviennent qu'il y a un beau, qu'il est le résultat des raports aperçus: mais, selon qu'on a plus ou moins de connoissance, d'expérience, d'habitude de juger, de méditer, de voir, plus d'étendue naturelle dans l'esprit, on dit qu'un objet est pauwre ou riche, confus ou rempli, mefquin ou chargé.

Mais combien de compositions où l'Artiste est contraint d'employer plus de raports que le grand nombre n'en

peut faisir, & où il n'y a guéres que ceux que son Art, c'est-à-dire, les hommes les moins disposés à lui rendre justice, qui connoissent tout le més rite de ses productions? Que devient alors le beau? Ou il ost presenté à une troupe d'ignorans, qui ne sont pas en état de le sentir ; ou il est senti par quelques envieux qui se taisent : c'est. là souvent tout l'effet d'un grand morceau de Musique. M. d'Alembert, dans son excellent Discours préliminaire de l'Encyclopédie, a dit qu'après avoir fait un Art d'aprendre la Mulique, on en devroit bien faire un de l'écouter : on peut dire de même qu'après avoir fait un Art de la Pocsie, ou de la Peinture, c'est en vain qu'on en a fait un de lire, ou de voir : il régnera toujours dans les jugemens de certains Ouvrages une uniformité aparen" te, moins injurieuse pour l'Artiste que le partage des sentimens, mais toujours fort affligeante.

Entre les raports on en peut dissinguer une infinité de sortes : il y en a qui se fortifient, s'affoibliffent & se tempérent mutuellement. Quelle différence dans ce qu'on pensera de la beauté d'un objet, si on les saisse tous, ou si l'on n'en sailit qu'une partie ! Seconde source de diversité dans les jugemens. Il y en a de déterminés & d'indéterminés : nous nous contentons des premiers pour accorder le nom de beau, toutes les fois qu'il n'est pas de l'objet immédiat & unique de la Science ou de l'Art de les déterminer. Mais si cette détermination est l'objet immédiat & unique d'une Science, ou d'un Art, nous éxigeons non-seulement les raports, mais encore leur valeur : voilà la raison pour laquelle nous disons un beau théorême, & que nous ne disons pas un bel axiôme; quoiqu'on ne puisse pas nier que l'axiôme exprimant un raport, n'ait aussi sa beauté réelle. Quand je dis , en Mathématiques, que le tout est plus grand que sa partie, j'énonce assurément une infinité de propositions particulières sur la quantité partagée, mais je ne détermine rien sur l'excès.

juste de tout sur ses portions : c'est presque comme si je disois : le cylindre est plus grand que la sphére infcrite & la sphére plus grande que le cone inscrit. Mais l'objet propre & immédiat des Mathématiques, est de déterminer de combien l'un de ces corps est plus grand on plus petit que l'autre ; & celui qui démontrera qu'ils font toujours entr'eux comme les nombres 3, 2, 1, aura fait un théorème admirable. La beauté, qui confiste toujours dans les raports, sera dans cette occasion en raison composée du nombre des raports, & de la difficulté qu'il y avoit à les apercevoir ; & le théorême qui énoncera que toute ligne qui tombe du sommet d'un triangle isoscele sur le milien de sa base, partage l'angle en deux angles égaux, ne fera pas merveilleux : mais celui qui dira que les asymptotes d'une courbe s'en aprochent fans cesse sans jamais la rencontrer, & que les espaces formés par une portion de l'axe, une portion de la courbe, l'asymptote, & le prolongement de l'ordonnée, font entr'eux

entr'eux comme tel nombre à tel nombre, sera beau. Une circonstance qui n'est pas indissérente à la beauté, dans cette occasion & dans beaucoup d'autres, Cest l'action combinée de la surprise & des raports, qui a lieu toutes les sois que le théorême dont on a démontré la vérité, passoit auparavant pour une proposition sausse.

Il y a des raports que nous jugeons plus ou moins estentiels; tel est celui de la grandeur relativement à l'homme, à la Temme & à l'enfant : nous disons d'un enfant qu'il est beau, quoiqu'il soit petit: il faut abfolument qu'un bel homme soit grand; nous éxigeons moins cette qualité dans une semme; & il est plus permis à une petite femme d'erre belle, qu'à un petit homme d'être beau. Il semble que nous confidérons alors les Etres, nonseulement en eux-mêmes, mais encore relativement aux lieux qu'ils occupent dans la Nature, dans le Tout, & selon que ce grand Tout est plus ou moins connu, l'échelle qu'on se forme de la grandeur des Erres est plus ou

moins éxacte; mais nous ne sçavons jamais bien quand elle est iuste. Troisième source de diversité de goûts & de jugemens dans les Arts'd'imitation. Les grands Maîtres ont mieux aimé que leur échelle fût un peu trop grande que trop petite; mais aucun d'eux n'a la même échelle, ni peut-être celle de la nature.

L'intérêt, les passions, l'ignorance; les préjugés, les usages, les mœurs; les climats, les coutumes, les gouvernemens, les cultes, les événemens, empêchent les Etres qui nous environnent, ou les rend capables de réveiller ou de ne point réveiller en nous pluheurs idées, anéantissent en nous des raports très-naturels, & y en établiffent de capricieux & d'accidentels. Quatriéme source de diversité dans les jugemens.

On raporte tout à fon Art & à ses connoissances: nous faisons tous, plus ou moins, le rolle du Critique d'Apelle; & quoique nous ne connoilfions que la chaussure, nous jugeons aussi de la jambe ; ou , quoique nous ne connoissions que la jambe, nous descendons aussi à la chaussure ; mais nous ne portons pas seulement, ou cette témérité, ou cette ostentation de détail dans le jugement des productions de l'Art : celles de la Nature n'en font pas éxemptes. Entre les Tulipes d'un Jardin , la plus belle pour un Curieux fera celle où il remarquera une étendue, des couleurs, une feuille, des variétés peu communes; mais le Peintre occupé d'effets de lumières, de teintes, de clair obscur, de sormes relatives à son Art, négligera tous les caractéres que le Fleuriste admire, & prendra pour modèle la fleur même méprifée par le Curieux. Diversité de talens & de connoissances, cinquiéme source de diverfité dans les jugemens.

L'Ame a le pouvoir d'unir ensem ble les idées qu'elle a reçues séparément, de comparer les objets par le moyen des idées qu'elle en a , d'obferver les raports qu'elles ont entr'el-

les, d'étendre ou de resserrer ses idées à son gré, de confidérer séparément chacune des idées fimples, qui peuvent s'être trouvées réunies dans la fensation qu'elle en a reçues. Cette derniére opération de l'Ame s'apelle abstraction. Les idées des Substances corporelles font composées de diverses idées fimples, qui ont fair enfemble Jeurs impressions, lorsque les Substances corporelles se sont presentées à nos sens ; ce n'est qu'en spécifiant en détail ces idées sensibles, qu'on peut définir les Substances. Ces fortes de définitions peuvent exciter une idée affez claire d'une Substance dans un homme qui ne l'a jamais entiérement aperçue , pourvu qu'il ait reçu autrefois séparément, par le moyen des sens, toures les idées simples qui entrent dans la composition de l'idée complexe de la Substance définie : mais s'il lui manque la notion de quelques - unes des. adées fimples dont cette Substance est composée à & s'il est privé du sens néceffaire pour les apercavoir, ou fi ce sons est déprayé sans recour , il n'est

aucune définition qui puisse exciter en Itil l'idée, dont il n'auroit pas eu précédemment une perception sensible. Sixième source de diversité dans les jugemens que les hommes porteront de la beauté d'une description: car combien entr'eux de notions fausses, combien de dénominations fausses, combien de demi notions du même objet?

Mais ils ne doivent pas s'accorder davantage sur les êtres intellectuels: ils font tous representés par des signes, & il n'y a presque aucun de ces signes qui soit assez éxactement défini, pour que l'acception n'en foit pas plus étendue, ou plus resserrée dans un homme que dans un autre, La Logique & la Métaphylique seroient bien voisines de la perfection, si le Dictionnaire de la Langue étoit bien fait : mais c'est un Ouvrage encore à desirer; & comme les mots sont les couleurs dont la Poëfie & l'Eloquence se servent, quelle conformité peut-on attendre dans les jugemens du Tableau, tant qu'on ne sçaura seulement pas à quoi sen tenir sur les couleurs & sur les nuances? Septième source de diversité dans les jugemens.

Quel que foit l'Etre dont nous jugeons, les goûts & les dégoûts excités par l'instruction, par l'éducation, par le préjugé, ou par un certain ordre factice dans nos idées; sont tous sondés fur l'opinion où nous sommes que ces objets ont quelque perfection, ou quelque désaut dans des qualités, pour la perception desquelles nous avons des sens ou des facultés convenables. Huitième source de diversité dans les jugemens.

On peut affurer que les idées simples qu'un même objet excite en différentes personnes, sont aussi différentes que les goûts & les dégoûts qu'on leur remarque. C'est même une vériré de sentiment: & il n'est pas plus difficile que plusieurs personnes différent entr'elles dans un même instant, relativement aux idées simples, que le même homme ne dissére de lui-même des instant différens. Nos sens sont dans un état de vicissitude continuelle: un jour on n'a point d'yeux, un autre jour on entend mal; & d'un jour à l'autre on voit, on sent, on entend diversement. Neuvième source de diversité dans les jugemens des hommes d'un même âge, & d'un même homme à différens âges.

Il se joint par accident à l'objet le plus beau des idées défagréables: fil'on aime le vin d'Espagne, il ne faut qu'en prendre avec de l'émétique pour le dérester; il ne nous est pas libre d'éprouver ou non des nausées à son aspect; le vin d'Espagne est toujours bon, mais notre condition n'est pas la même par raport à lui. De même, ce vestibule est toujours magnifique, mais mon ami y a perdu la vie. Je ne vois fous ce vestibule que mon ami expirant, je ne fens plus sa beauté. Ce Théâtre n'a pas cessé d'être beau depuis qu'on m'y a fifflé, mais je ne peux plus le voir fans que mes oreilles ne soient encore frapées du bruit des sissets. Dixième source

d'une diversité dans les juge nens occafionnés par ce cortége d'idées accidentelles, qu'il ne nous est pas libre d'écarter de l'idée principale. Post equitem sedet atra cura.

Lorsqu'il s'agit d'objets composés, & qui presentent en même tems des formes naturelles & des formes artificielles, comme dans l'Architecture, les Jardins, les Ajustemens, &c. notre goût est fondé sur un autre association d'idées moitié raisonnables, moitié capricieuses ; quelque soible analogie avec la démarche, lecri, la forme, la couleur d'un objet malfaifant, l'opinion de notre pays les conventions de nos compatriotes, &c. tout influe dans nos jugemens. Ces causes tendent-elles à nous faire regarder les couleurs éclatantes & vives, comme une marque de vanité, & de quelque autre mauvaise disposition du cœur ou de l'esprit? certaines formes sont elles en usage parmi les paysans, ou des gens dont la profession, les emplois, le caractère, nous font odieux ou méprilable? ces idées accessoires re-

viendront

viendront malgré nous avec celles de la couleur & de la forme; & nous prononcerons contre cette couleur & ces formes, quoiqu'elles n'ayent rien en elles-mêmes de défagréables, Onziéme fource de diversité.

Quel fera donc l'objet dans la nature sur la beauté duquel les hommes feront pafaitement d'accord? La structure des Végétaux? Le mécanisme des Animaux? Le Monde? Mais ceux qui font les plus frapés des raports, de l'ordre, des symétries, des liaisons qui régnent entre les parties de ce grand Tout, ignorant le but que le Créateur s'est proposé en le formant, ne font-ils pas entraînés à prononcer qu'il est parfaitement beau, par les idées qu'ils ont de la Divinité? Et ne regardent-ils pas cet ouvrage comme un chefd'œuvre, précisément parce qu'il n'a manqué à l'Auteur, ni la puissance, ni la volonté pour le former tel? Mais combien d'occasion où nous n'a-

#### exxij DISCOURS

vons pas le même droit d'inférer la perfection de l'ouvrage, du nom seul de l'Ouvrier, & où nous ne laissons pas que d'admirer? Ce Tableau est de Raphaël, cela suffit. Douziéme source si-non de diversité, du moins d'erreur dans les jugemens.

Les Etres purement imaginaires, tels que le sphinx, les sirènes, les saunes, le minotaure, l'homme idéal, &c. sont ceux sur la beauté desquels on semble moins partagé, cela n'est pas surprenant: ces êtres imaginaires sont à la vérité formés d'après les raports que nous voyons observés dans les êtres réels; mais le modèle auquel ils doivent ressembler, épars entre toutes les productions de la nature, est proprement partout & nulle part.

Quoiqu'il en soit de toutes ces caufes de diversité dans nos jugemens, ce n'est point une raison de penser que le beau réel, celui qui consiste dans la perception des raports, soit une chimére; l'aplication de ce principe peut varier à l'infini, & les modifications accidentelles occasionner des dissertations & des guerres littéraires; mais le principe n'en est pas moins constant. Il n'y a peut-être pas deux hommes sur toute la Terre, qui aperçoivent éxactement les mêmes raports dans un objet, & qui le jugent beau au même dégré; mais s'il y en avoit un feul qui ne fût pas affecté des raports dans aucun genre, ce seroit un stupide parfait : & s'il y étoit insensible seulement dans quelques genres, ce phénoméne déceleroit en lui un défaut d'économie animale, & nous serions toujours éloignés du Scepticisme, par la condition générale du reste de l'espéce.

Le beau n'est pas toujours l'ouvrage d'une Cause intelligente, le mouvement établit souvent, soit dans un être considéré solitairement, soit entre plusieurs êtres comparés entr'eux, une multitude

prodigieuse de raports surprenans. Les Cabinets d'Histoire Naturelle en - offrent un grand nombre d'éxemples. Les raports sont alors des résultats de combinaifons fortuites, du moins par raport à nous. La nature imite, en se jouant, dans cent occasions, les productions de l'Art: & l'on pourroit demander, je ne dis pas si ce Philosophe qui fut jetté par la tempête sur les bords d'une Isle inconnue, avoit raison de s'écrier à la vûe de quelques figures de Géométrie, courage, mes amis, voici des pas d'homme? Mais combi 1 il faudroit remarquer des raports dans un être, pour avoir une certitude complette qu'il est l'ouvrage d'un Artiste; en quelle occasion un seul défaut de fymétrie prouveroit plus que toute som. me donnée de raports : comment sont entr'eux le tems de l'action de la cause fortuite, & les raports observés dans les effets produits; & si à l'exception des œuvres du Tout-Puissant, il y a des cas où le nombre des raports ne puisse

pas être compensé par celui des jets?

C'est ainsi que l'habile Encyclopédiste termine sa longue & intéressante discussion sur le Beau. Cette conclusion qui porte sur le nombre des raports compensé par celui des jets, décéle la plume qui a tracé ce morceau. Il n'y a qu'à comparer cette idée à celle qui fait le fond de la XXI. des Pensées Philosophiques, & jetter en même-tems les yeux sur ce que j'y ai répondu dans mes Pensées raisonnables.

Je ne ferai plus qu'indiquer encore deux bonnes sources, où l'on peut puisser des idées satisfaisantes sur les caractéres & les régles du Bean. La premiére, c'est l'Essai sur l'Architecture par le P. Lauhier Jésuite, dont la seconde Edition, revûe & augmentée, est de 1755. à Paris, chez Duchesse, grandin-octavo. Quoiqu'il ne s'agisse que d'un Art particulier dans ce Traité, l'Auteur, en posant ses vrais principes.

13

est remonté avec succès à ceux du Beau, en établissant ces trois Propositions aufquelles se réduit tout le plan de son Livre. 1. Il y a dans l'Architecture des beautés essentielles, indépendantes de l'habitude des sens, ou des conventions des hommes. 2. La composition d'un morceau d'Architecture est comme tous les ouvrages d'esprit, susceptible de froideur & de vivacité, de justesse & de désordre. 3. Il doit y avoir pour cet Art, comme pour tous les autres, un talent qui ne s'acquiert point, une mesure de génie que la nature donne; mais ce talent, ce génie, ont cependant besoin d'être aflujettis & captivés par les Loix.

L'autre source dont j'ai voulu parler, ce sont les Recherches sur l'origine des sentimens agréables & désagréables, que M. le Professeur Sutzer, de l'Académie Royale de Berlin, a insérées dans les Tomes VII. & VIII. des Mémoires de cette Académie; ausquels on peut

joindre son Essai sur le Bonheur, qui se trouve dans le X. Tome du même Recueil. C'est dans l'essence de l'ame que ce judicieux Philosophe va chercher la fource primitive de tout plaisir. En vertu de cette essence, l'ame a un besoin originaire de s'occuper, de s'amuser, de produire des idées; elle trouve agréable ou beau, tout ce qui fatisfait ce besoin; & elle régle ses jugemens à cet égard sur les difficultés qu'elle est obligée de vaincre , pour arriver à l'éxercice de ses facultés. Il faut lire dans les Mémoires que nous avons indiqués, le dévelopement ultérieur de ces principes, qui ne sçauroit être plus conforme aux notions d'une faine Métaphylique.

Avec tous les secours que nous venons d'indiquer, les Lecteurs qui ont le talent de la résléxion, & qui aiment à persectionner leurs connoissances, pourront peut-être se faire

# exxviij DISCOURS,&c.

jour dans une matiére qui a été jusqu'à présent assez embarrasse d'équivoques, & de raisonnemens peu concluans. C'est au moins le but que nous nous proposons dans la publication de ce Volume; & si nous y parvenons, nous croirons avoir quelque droit à la reconnoissance du Public.





## AVERTISSEMENT

DE

# L'AUTEUR.

Ouvrage que l'on donne au L'article Public, doit sa naissance à sur le Beau. Quelques Gens de Lettres sur le Beau. Chacun en raisonnoit assez à l'aventure, sans poser jamais les principes dont il faudroit d'abord convenir pour en parler juste. L'un d'entr'eux qui avoit pris part.

## AVERTISSEMENT.

à cette dispute, se proposa d'en établir de certains & d'indubitables, en remontant aux idées primitives du Beau en tout genre de beauté, en les démêlant par ordre, sur-tout en distinguant sur cette matière trois choses qu'on y confond presque toujours aux dépens de la vérité; les notions générales de l'esprit pur, qui nous donnent les régles éternelles du Beau; les jugemens naturels de l'ame, où le sentiment se mêle avec les idées purement spirituelles, mais sans les détruire; & les préjugés de l'éducation ou de la coutume, qui semblent quelquefois les renverser les uns & les autres. C'est le principal dessein de l'Auteur.

Comme il y a quatre espèces généra-

# DE L'AUTEUR.

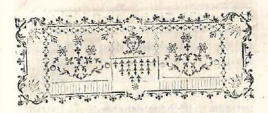
les de Beau, il partage son Traité en quatre Chapitres; le premier, du Beau visible; le second, du Beau dans les mœurs; le troisséme, du Beau dans les pièces d'esprit; le quatrième, du Beau musical.

Le Traité commence par le Beau vifible, comme le plus facile à éclaircir par les images sensibles qu'il presente. On parle immédiatement après du Beau dans les maurs, parce qu'on en avoit besoin pour établir le vrai beau des piéces d'esprit dans toute son étendue; & l'on finit par le Beau mufical, comme celui dont les principes sont les plus difficiles à bien déveloper. C'est tout ce que nous en pouvons dire. L'Auteur

#### AVERTISSEMENT, &c. 1

va lui même faire la Préface de tout l'Ouvrage, dans l'Extrait du premier Chapitre.





# ESSAI SUR LE BEAU.

CHAPITRE PREMIER.

Sur le Beau en général, & en particulier fur le Beau visible.

E ne sçais par quelle fatalité il arrive que les choses dont on parle le plus parmi les hommes, font ordinairement celles que l'on connoît le moins. Telle est entre mille autres, la matière que j'entreprens de traiter. C'est le Beau. Tout le monde en parle, tout le monde en raisonne. Il n'y a point de cercles à la Cour, il

n'y a point de sociétés dans les Villes, il n'y a point d'échos dans les Campagnes, il n'y a point de voûtes dans nos Temples, qui n'en retentissent. On veut du beau par-tout; du beau dans les ouvrages de la Nature, du beau dans les productions de l'Art, du beau dans les ouvrages d'Esprit, du beau dans les Mœurs: & si l'on en trouve quelque part, c'est peu de dire qu'on en est touché; on en est frapé, saisi, enchanté. Mais de quoi l'est-on?

Demandez dans une compagnie aux perfonnes qui en paroissent les plus éprises, quel est ce Beau qui les charme tant? Quel en est le fond, la nature, la notion précise, la véritable idée? si le beau est quelque chose d'absolu, ou de relatis? s'il y a un beau essentiel, & indépendant de toute institution? un beau sixe, & immuablement tel? un beau suprême, qui soit la régle & le modèle du beau subalterne, que nous voyons ici-bas? ou ensin s'il en est de la beauté, comme des modes & des parures, dont le succès dépend du caprice des hommes, de l'opinion, & du goût?

A ces questions vous verrez aussi-tôt les sentimens se partager, & naître mille dou-

tes sur les choses du Monde que l'on croyoit le mieux sçavoir; & pour peu que vous pressiez vos interrogations pour faire expliquer les contendans, vous reconnoîtrez que si le je ne sçai quoi ne vient à leur secours, la plupart ne sçauront que vous répondre.

Quelqu'un me dira peut-être : Faut-il donc aller si loin pour trouver du beau ? Ouvrez les yeux : voilà un belle compagnie. Ecoutez : voilà un bel air. Mais il est évident que ce seroit-là sortir de la question. Je ne vous demande pas ce qui eft Beau , disoit autrefois un Philosophe, \*à un Sophiste, qui sur le même sujet lui faisoit à peu près la même réponse. Je vous demande ce que c'est que le Beau. Les deux questions sont bien différentes. Vous répondez, suivant le stile ordinaire, parfaitement juste à celle que je ne vous fais pas, mais vous ne répondez point du tout à celle que je vous fais. Je vous demande encore un coup : Qu'estce que le Beau ? Le beau , qui rend tel tout' ce qui est beau dans le Physique, dans le

\* Platon, dans son grand Hippias.

Moral, dans les ouvrages de la Nature; dans les productions de l'Art, en quelque genre de beauté que ce puisse être.

Je fcais qu'il y a des Philosophes qui m'auroient bien-tôt répondu. Après avoir épuifé sur le Beau tous les lieux communs de l'éloquence pyrrhonienne, qui se réduit à prouver aux hommes qu'ils ne sçavent rien, parce qu'ils ne sçavent pas tout, ils concluroient sans façon à le mettre au rang des êtres de pure opinion. Mais si ces grands Philosophes ne veulent point passer pour des extravagans, qui parlent du Beau sans sçavoir ce qu'ils disent, il faut du moins qu'ils en admettent l'idée, qui est en effet très-constante. Je veux dire , pour ne rien suposer que d'indubitable, qu'il y a dans tous les esprits une idée du Beau; que cette idée dit excellence, perfection; qu'elle nous represente le Beau comme une qualité avantagense que nous estimons dans les autres, & que nous aimerions dans nous - mêmes. La question est de la déveloper, en forte qu'elle devienne manifeste à tous les esprits attentifs ; c'est le dessein que je me propose.

J'ai crû qu'on me sçauroit gré, si je

traitois une matière si intéressante & si agréable par elle-même, d'ailleurs si pen connue dans la théorie, & cependant fi digne de l'être, par les grands principes qu'on en peut tirer pour former ses sentimens, fon langage, fa conduite fur le vrai

beau, qui en doit être la régle.

Pour donner d'abord un plan général de mon dessein, je dis qu'il y a un beau essentiel, & indépendant de toute institution, même divine : qu'il y a un beau naturel, & indépendant de l'opinion des hommes: enfin qu'il y a une espèce de bean d'institution humaine, & qui est arbitraire jufqu'à un certain point. Trois propositions qui renferment tout mon sujet, qui font voir l'ordre que je dois suivre en le traitant, & qui commencent déja, si je ne me trompe, à y répandre quelque jour, par la distinction qu'elles mettent entre des choses qu'on a si souvent coutume de brouiller ensemble. Telle est la division générale de ce traité.

Mais comme le beau se rencontre dans les esprits & dans les corps, on voit affez que pour ne rien confondre, il faut encore le diviser en Beau sensible, & en

beau intelligible. Le beau sensible, que nous apercevons dans les corps; & le Beau intelligible, que nous apercevons dans les esprits. On conviendra sans doute que l'un & l'autre ne peut être aperçu que par la raison. Le Beau sensible, par la raison attentive aux idées qu'elle réçoit des sens; & le beau intelligible, par la raison attentive aux idées de l'esprit purda raison attentive aux idées de l'esprit purda la raison attentive aux idées de l'esprit purda la raison attentive aux idées de l'esprit purda le peut-être le plus compliqué, mais qui d'ailleurs me paroît le plus facile à éclaircir, par ses secours que je puis tirer de nos idées les plus samilières.

D'abord il est certain, que tous nos sens n'ont pas le privilege de connoître le beau. Il y en a trois, que la Nature a exclus de cette noble fonction. Le goût, l'odorat, & le toucher. Sens stupides & grossiers, qui ne cherchent, comme les bêtes, que ce qui leur est bon, sans se mettre en peine du beau. La vue & l'ouïe sont les seules de nos facultés corporelles qui ayent le dons de le discerner. Qu'on ne m'en demande pas la raison. Je n'en connois point d'autre que la volonté du Créateur, qui fait, comme il lui plaît, la distribution de ses dons.

Toute la question se réduit donc ici au Beau qui est du ressort de ces deux sens privilégiés. C'est - à - dire au Beau visible ou optique, & au Beau acoustique ou musical. Au Beau visible, dont l'œil est le juge naturel; & au Beau acoustique, dont l'oreille est l'arbitre née. L'un & l'autre établis par un ordre souverain, pour en décider chacun dans son district, mais en suivant certaines loix, qui leur étant antérieures, doivent dicter tous leurs arrêts.

Celles que l'oreille doit suivre dans les siens, sont d'une, théorie trop sine & trop délicate, pour me résoudre à commencer par elles. Ainsi pour plus grande facilité, je me borne dans ce premier Chapitre au Beau sensible, qui est l'objet de la vue. Nous n'aurons encore que trop de matiére.

Il faut montrer qu'il y a un Beau visible dans tous les sens que nous avons distingués. Un Beau essentiel, un Beau naturel, & un Beau en quelque sorte arbitraire. Il faut expliquer la nature de ces trois espéces de Beau visible. Il saut établir quelques régles pour les reconnoître, chacun par le trait particulier qui le caractérisé. On voit par la manière toute simple

A 4

dont j'expose mon dessein, que je n'ai nusle intention de surprendre les sussrages, ni de demander grace pour mes preuves. Mais aussi l'on me permettra de demander justice contre l'insolence du pyrrhonisme, dont la folie & le ridicule ne parurent jamais plus palpables, que dans cette matière.

Est-il possible qu'il y ait en des hommes, & même des philosophes, qui ayent douté un moment, s'il y a un beau essentiel, & indépendant de toute institution, qui est la régle éternelle de la beauté visible des corps ? La plus legere attention à nos idées primitives n'auroit-elle pas dû les convaincre, que la régularité, l'ordre, la proportion, la symétrie sont essentiellement préférables à l'irrégularité, au désordre, & à la disproportion? La Géométrie naturelle, qui ne peut être ignorée de personne, puisqu'elle fait partie de ce qu'on apelle sens commun, auroit - elle oublié de leur mettre, comme aux autres hommes, un compas dans les yeux, pour juger de l'élégance d'une figure, ou de la perfection d'un ouvrage ? Auroit - elle oublié de leur aprendre ces premiers principes du bon fens : qu'une figure est d'autant plus

élégante, que le contour en est plus inste & plus uniforme ; qu'un ouvrage est d'autant plus parfait, que l'ordonnance en est plus dégagée; que si l'on compose un desfein de plusieurs piéces distérentes, égales ou inégales, en nombre pair ou impair, elles y doivent être tellement distribuées, que la multitude n'y cause point de consusion; que les parties uniques soient placées au milieu de celles qui font doubles; que les parties égales foient en nombre égal, & à égale distance de part & d'autre ; que les inégales se répondent aussi de part & d'autre en nombre égal, & suivant entr'elles une espéce de gradation réglée; en un mot, ensorte que de cet assemblage il en réfulte un tout où rien ne se confonde, où rien' ne se contrarie, où rien ne rompe l'unité du dessein ? Et pour descendre de la métaphyfique du Beau à la pratique des Arts qui le rendent sensible, un simple coup d'œil sur deux édifices, l'un régulier, l'autre irrégulier, ne doit-il pas suffire, nonseulement pour nous faire voir qu'il y a des. régles du Beau; mais pour nous en découwrir la raifon?

Cette raison sondamentale des régles du

AS

Beau, qui est assez subtile, paroîtra peutêtre meilleure dans la bouche de quelque Auteur célébre, que dans la mienne. Je n'en connois que deux, qui ayent un peu aprosondi la matière que je traite. Platon

& Saint Augustin.

Platon a fait deux Dialogues, intítulés Du Beau; fon grand Hippias, & fon Phédre. Mais comme dans le premier il enseigne plutôt ce que le beau n'est pas, que ce qu'il est; comme dans le second il parle moins du beau, que de l'amour naturel qu'on a pour lui ; comme dans l'un & dans l'autre il étale à son ordinaire plus d'esprit & d'éloquence que de véritable philosophie, je renonce à la gloire de prouver ma thèse en Grec. Saint Augustin, qui étoit un aigle en tout, a traité la question plus en philosophe. Il nous aprend même que dans sa jeunesse \* il avoit composé un Livre exprès sur la nature du beau; & nous ferions inconsolables de l'avoir perdu, fi nous n'en retrouvions les principes dans ceux de ses ouvrages que le tems nous a conservés. Je les trouve sur-tout bien dévelopés dans fon sublime Traité de la vraye Religion. Il y éleve son lecteur, du Beau visible des Arts, au beau essentiel qui est la régle, par une analyse qui seroit honneur à la Philosophie moderne. Mais il faut l'écouter lui-même.

Si je demande à un Architecte \*, dit ce faint Docteur, pourquoi ayant construit une arcade à l'une des aîles de son édifice, il en fait autant à l'autre, il me répondra fans doute que c'est afin que les membresde fon architecture † fymétrisent bien ensemble. Mais pourquoi cette symétrie vous paroît-elle nécessaire ? Par la raison que cela plait. Mais qui êtes-vous pour vous ériger en arbitre de ce qui doit plaire ou ne pas plaire aux hommes ? & d'où fçavez-vous que la fymétrie nous plaît ? J'en fuis fûr , parce que les chofes ainsi dispofées ont de la décence, de la justesse, de la grace : en un mot , parce que cela est beau. Fort bien. Mais dites-moi : Cela estil beau, parce qu'il plaît, ou cela plaît-il parce qu'il est beau ? Sans difficulté cela

<sup>\*</sup> Conf. l. 4. c. 13. &c.

<sup>\*</sup> S. Aug. de verâ Relig. c. 30. 31. 32. 6.c. † Idem de Muf. l. 6. c. 13.

plaît, parce qu'il est beau. Je le crois comme vous. Mais je vous demande encore: Pourquoi cela est-il beau? & si ma question vous embarrasse, parce qu'en effet les Maîtres de votre Art ne vont guéres jusques là , vous conviendrez du moins sans peine, que la similitude; l'égalité, la convenance des parties de votre bâtiment réduit tout à une espèce d'unité, qui contente la raison. C'est ce que je voulois dire. Oui ; mais prenez-y garde. Il n'y a point de vraye unité dans les corps, puisqu'ils font tous composés d'un nombre innombrable de parties, dont chacune est encore composée d'une infinité d'autres. Où est-ce donc que vous la voyez cette unité, qui vous dirige dans la construction de votre dessein ; cette unité , que vous regardez dans votre Art comme une loi inviolable; cette unité, que votre édifice doit imiter pour être beau, mais que rien fur la Terre ne peut imiter parfaitement, puisque rien sur la Terre nepeut être parfaitement un? Or que s'ensuit-il de là? Ne faut-il pas reconnoître qu'il y a donc au-dessus de nos esprits une certaine unité originale, fouveraine & éternelle, par-

faite, qui est la régle essentielle du beau, que vous cherchez dans la pratique de votre Art?

C'est le raisonnement de Saint Augustin dans son Livre de la véritable Religion.

D'où il a conclu dans un autre Ouvrage ce grand principe, qui n'est pas moins évident; sçavoir, que c'est l'unité qui constitue, pour ainsi dire, la forme & l'essence du beau en tout genre de beauté.\* Omnis porrò pulchritudinis forma unitas est.

J'adopte le principe dans toute son étendue. Mais il n'est encore question que de l'apliquer au beau visible ou optique. On vient de voir qu'il y en a un qui est essentiel, nécessaire, & indépendant de toute institution : un beau géométrique, si j'ose m'exprimer ainsi. C'est celui dont l'idée, comme parle encore Saint Augustin, forme l'art du Créateur. Cet art suprême, qui lui fournit tous les modèles des merveilles de la Nature, que nous allons considérer

Je dis en fecond lieu qu'il y a un beau naturel, dépendant de la volonté du Créa-

E S. Aug. Epift. 18. Edit. PP. BB.

teur, mais indépendant de nos opinions & de nos goûts. Gardons-nous bien de le confondre, comme le vulgaire, avec le beau effentiel. Il en est plus dissérent, que le Ciel ne l'est de la Terre. Le beau essentiel considéré dans la structure des corps, n'est, pour ainsi dire, que le sond du beau naturel. Un fond, je l'avoue, qui est par lui-même riche & agréable; mais qui avec tous ses agrémens plairoit à la raison plus qu'à l'œil, si l'Auteur de la Nature n'avoit pris soin de le relever par les couleurs.

C'est par leur éclat qu'il a trouvé le moyen d'introduire dans l'Univers un nouveau genre de beauté, qui nous osfre partout un spectacle si brillant & si diversissé. Il a peint le Giel d'un azur dont la vue ne lasse jamais. Il a tapissé la Terre d'une verdure émaillée de mille sleurs, qui nous aplique sans nous satiguer. Il nous étale pendant le jour une clarté pure, qui nous charme par sa distribution par-tout uniforme. Il nous presente pendant la nuit une illumination naturelle, dont la beauté le dispute à celle du jour, la surpasse peut-être, du moins par la variété de la décoration. Et

si quelquesois il tire le rideau sur ce grand théâtre de la Nature en le couvrant de nuages, c'est pour nous ossirir dans les dissérentes couleurs dont il les pare, un nouvel objet d'admiration. Dans ce partage d'agrémens, il n'a point oublié les spectateurs nés des merveilles de sa puissance. Il a, comme un habile Peintre, diversement colorié les hommes, pour les rendre les uns à l'égard des autres un spectacle encore plus ravissant que le Ciel & la Terre.

Qu'il y ait un Beau naturel , cela est donc évident par le seul conp d'œil sur la Nature. Que ce genre de Beau foit indépendant de nos opinions & de nos goûts, il ne seroit pas plus possible d'en douter, a tous les hommes étoient de même couleur. Mais le Créateur en a ordonné autrement. Il y a des Peuples noirs, & il y en a de blancs, & chacun n'a point manqué de prendre parti selon les intérêts de fon amour-propre. Je viens de lire le difcours d'un Négre, qui donne sans façon la palme de la beauté au teint de fa nation. Ajoutez , qu'il n'y a presque personne qui n'ait sa couleur favorite. Les uns aiment plus le vert, les autres le bleu;

ceux-là le rouge, ceux - ci le jaune ou le violet. Et les Peintres mêmes , qui devroient avoir sur cette matière des principes moins flottans, sont partagés en plusieurs sectes sur le mêlange qui forme la vraye beauté du coloris. Faisons voir qu'il y a des régles dans la Nature, finon pour juger tous ces différends par un arrêt définitif & contradictoire, du moins pour les mettre en état d'être terminés à l'amiable. Il ne faudra pas même aller bien loin

pour trouver ces régles.

Nous n'avons qu'à confulter les juges. naturels du Beau visible. Que nous disent les yeux? Ils nous déclarent hautement, que la lumiére est la reine & la mere des couleurs. Sa presence les fait naître. Son aproche les anime. Son éloignement les affoiblit. Son absence les fait mourir. Vient-elle à reparoître sur l'horison? nous sommes dans l'instant frapés de l'idée du Bean. Et celui même qui est la beauté essentielle, a crû ne se pouvoir définir sous une image plus agréable, qu'en diant : Je suis la lumière. La lumière est belle de son propre fond. La lumière embellit tout. C'est tout le contraire des ténébres.

ténébres. Elles enlaidissent tout ce qu'elles envelopent. Or, de toutes les couleurs, celle qui aproche le plus de la lumiére, c'est le blanc ; celle qui aproche le plus des ténébres, c'est le noir. Notre première question est donc décidée par la voix même de la Nature. Et si l'Orateur des Négres veut paroître dans une compagnie de Blancs , il faut qu'il fe réfolve à n'y fervir que de mouche , pour

l'embellir par le contraste.

Me permettra-t'on de hazarder ici une conjecture? De cette conclusion, qui ne peut être douteuse que chez les Maures ou en Ethiopie, ne pourroit-on pas tirer quelque ouverture favorable pour juger le procès des autres couleurs ? Je les réduis toutes à cinq primitives : le jaune , le rouge , le vert, le bleu, & le violet. Ne pourroit-on pas, dis-je, en prenant la lumiére pour la mesure du Beau en ce genre de beauté, leur donner à chacune le rang d'eftime qu'elles méritent, felon qu'elles en aprochent plus on moins ? D'où il s'enfuivroit, que le jaune pur feroit placé à la rête comme le plus lumineux, le rouge après, puis le vert, le bleu ensuite, & enfin le violet comme le plus sombres. C'est l'ordre de clarté que le célébre M. Newton, l'Auteur le plus original que nous ayons sur cette matière, a remarqué entres les couleurs, en les considérant au travers du prisme, où il est certain qu'elles paroisfent dans toute leur pureté & dans tout leur brillant. Cela étant, qu'y a-t'il de plus naturel & de plus raisonnable, que; de mesurer leur beauté par leur éclat?

Mais après tout, je ne veux me brouiller avec aucune couleur. Il me fuffit : qu'indépendamment de nos opinions & de nos goûts, elles ayent toutes leur beauté; propre & fingulière. Il me fuffit qu'elles nous plaisent toutes naturellement, chacune dans la place que l'Auteur de la Nature leur a marquée dans le Monde ; le bleu: dans le Ciel, le vert fur la Terre, les trois autres couleurs dans les divers objets qu'elles ont ordre de revêtir pour parer nos jardins & nos campagnes. Il me suffit enfin, que chacune en particulier foit d'autant plus. belle, qu'elle est plus pure, plus homogene, plus uniforme ; en un mot, d'autant plus belle, qu'on y découvre une image plus sensible de l'unité. C'est conjours le principe.

Il faut pourtant l'avouer : quelque brillante que soit une couleur, elle nous raffasieroit bien-tôt, si nous n'en avions qu'une seule à considérer dans le Monde. L'Auteur de la Nature, en cela comme en toute autre chose, a eu soin de prévenir nos dégoûts. Il y a très-peu de couleurs simples. M. Newton n'en compte que sept: le rouge, l'orangé, le jaune, le vert, le blen, l'indigo, & le violet. Il y en a un nombre infini de composées, je veux dire, qui résultent de leurs divers mêlanges en les prenant deux à deux, trois à trois, quatre à quatre, &c. & en combinant encore ces réfultats les uns avec les autres pour en former de nouveaux mêlanges, qui par les régles des combinaisons nous en donneront encore un plus grand nombre à l'infini. Ou plutôt, parce qu'il est évident que chacune d'elles , foit simples , soit composées, peut avoir à l'infini divers degrés de force & de vivacité, suivant lesquels on les peut mêler ensemble pour en produire d'autres , ne pourroit - on pas dire qu'il y a dans la Nature, non-sculement une infinité, mais une infinité d'infinités de couleurs différences ? Au moins est-il con-

stant , qu'après tant de siécles d'observations, l'expérience nous en découvre tous les jours de nouvelles. Voilà donc encores dans cette infinie variété de couleurs une autre sorte de beauté, dont le Créateur, indépendamment de nos opinions & de nos goûts, a décoré la scène de l'Univers; &. pour comble de merveille, il ne faut qu'un rayon de lumière pour en faire tout d'un coup le discernement.

Voici quelque chose qui paroîtra peutêtre encore plus digne d'attention, parce: qu'il y paroît plus d'intelligence, ou du, moins un art plus aifé à reconnoitre. C'est. le Beau qui résulte, je ne dis plus du mêlange des couleurs, qui détruit les unes pour produire les autres, mais de leurunion & de leur assemblage, pour compofer un tout hétérogène, où elles se voyent distinguées sur le même fond, chacune dans sa beauté spécifique.

Afin de mieux comprendre ce nouveaux genre de Beau visible , qui est l'objet de la Peinture, faisons avec les Maîtres de l'Art deux observations.

La première est , que de même qu'il y a dans la Musique des sons accordans & des fons discordans, il y a dans l'Optique des couleurs amies & des couleurs ennemies. Des couleurs amies, qui semblent fe rechercher pour s'embellir mutuellement : & des couleurs ennemies jalouses , pour ainsi dire , de la beauté. les unes des autres , & qui femblent se fuir, comme de peur d'être effacées ou obscurcies par leurs rivales. C'est ce qu'on fupose naturellement, quand on aproche: la doublure de l'étoffe, pour voir si elles font bien afforties.

SURLE BEAU.

La seconde observation est, qu'il n'y at point de couleurs si amies , qui étant afsemblées sur le même tond, n'ayent befoin de quelqu'autre couleur moyenne, qui les fépare un peu, pour empêcher que leur union ne paroisse trop brusque; ni de couleurs si ennemies , que l'on ne puisse les réconcilier ensemble par la médiation des quelqu'autre, comme par une amie commune. Deux points essentiels, que les habiles Peintres ont toujours en vue, comme la perfection de leur art.

Ils veulent , dit un Auteur fameux ,

Felibien , Dial, des Peintress.

que parmi les lumières & les ombres bien ménagées, on voye dans un tableau les vrayes
teintes du naturel; qu'on aperçoive des maffes de couleurs, où l'on obferve foigneusement
cette amitié, ou cet accord, qui se doit trouver
entr'elles; qu'on affortisse habilement les chairs
avec les draperies, les draperies les unes avec
les autres, les personnages entr'eux, les païsages, les lointains; en sorte que tout y parois
fe à l'œil si artissement lié, que le tableau semble avoir été peint tout d'une suite, &, pour
ainsi dire, d'une même palette de couleurs.

Voilà justement ce qu'on peut apeler le roman de la Peinture. Mais ce qui n'est qu'un roman par raport à cet Art, est dans la Nature un phénoméne très-commun. Toutes ces grandes idées de colorisation parsaite, que nous voyons dans les livres des Peintres plus que dans les tableaux, nous les trouvons réalisées dans un million d'objets qui nous environnent. Dans les couleurs de l'arc-en-ciel, dans celles d'un paon qui fair la roue, dans celles d'un papillon éployé aux rayons du soleil, dans les parterres de nos jardins, souvent dans une simple seur, quelle profusion d'or; de perles, de diamans parsemés avec tane

d'art fur un foncifi fin , dans un contour fi juste; dans un ordre si régulier, dans une perspective si éxacte, dans un lustre si parfait! & dans cet affemblage de couleurs fi différentes, quelle sympathie entre quelques-unes ! quelle adresse dans la conciliation des plus ennemies! quelle vivacité dans celles qui dominent ! quelle douceur dans la dégradation imperceptible de celles qui ne leur doivent servir que de parure! & entre celles-ci encore , quelle attention, fi j'ofe ainfi parler, pour ne pas offusquer leurs amies, ni même leurs rivales, qui en font autant de leur côté, comme par un retour de condescendance réciproque! En un mot, quelle délicatesse dans le passage: de l'une à l'autre! quelle diversité dans lesparties! quel accord dans le total! Tout y est distingué, tout y est un. Oui, je défierois les yeux les plus Pyrrhoniens des ne point reconnoître là un Beau indépendant de nos opinions & de nos goûts.

Allons plus loin. Si dans les êtres purement matériels il y a un Beau visible, réel & absolu, n'y en aura-t'il point dans l'homme? En peut-on douter sérieusement? & ne seroit-ce pas même lui faire

injure, que de mettre fa beauté en comparaifon avec celle d'aucun autre être animé, ou inanimé? Il porte sur le front, dans l'œil, dans son air, dans son port les titres de l'empire & de la supériorité que le Créateur lui a donné sur eux en toute manière. Ses couleurs, il est vrai, ne font pas tont-à-fait si vives que celles desobjets dont nous venons de parler ; mais en récompense ne faut-il pas convenir qu'elles paroissent incomparablement plus vivantes? Peut-on avoir des yeux, & ne pas voir que l'ame répand sur le visage un air de pensée, de sentiment, d'action, qui lui donne un nouveau genre de beauté inconnue à tout le reste du Monde visible ? Je veux bien croire que l'Auteur de la Nature nous ayant faits pour vivre ensemble en société, notre cœur flatte quelquefois un peu les images que nous recevons à la vue les uns des autres. Mais la raison la plus en garde contre les illusions du cœur , peut-elle s'empêcher d'apercevoir du beau dans la régularité des traits d'un. visage bien proportionné, dans le choix & dans le tempérament des couleurs qui enluminent ces traits, dans le poli de la furface

furface où ces couleurs font reçues, dans les graces différentes qui en résultent successivement selon les divers âges de la vie humaine, dans les graces tendres de l'enfance, dans les graces brillantes de la jeunesse, dans les graces majestueuses de l'âge parfait, dans les graces vénérables d'une belle vieillesse; & principalement dans cet air de vie & d'expression qui releve les graces mêmes, qui les rend, pour ainsi dire, parlantes, qui distingue si avantageusement une personne de sa statue & de son portrait, ensin qui donne au corps humain une espèce de beauté spirituelle?

Comment donc s'est-il trouvé des esprits assez bizarres ou assez stupides, pour philosopher contre un jugement naturel se conforme à la raison? Comment s'en trouve-t'il encore quelquesois dans certaines compagnies, qui voudroient faire dépendre l'idée du Beau de l'éducation, du préjugé, du caprice, & de l'imagination des hommes? Allons à la source de l'erreur.

C'est qu'en effet il y a une troisième espéce de Beau, qu'on peut apeler arbitraire, ou artificiel, comme il vous plaitra. Les Philosophes dont je parle, en

auront remarqué sans peine par-tout où ils ont été, à la Cour & à la Ville, chez nous & parmi les étrangers. Un Beau de système & de manière dans la pratique des Arts, un Beau de mode ou de contume dans les parures, certains agrémens même personnels, qui n'ont souvent d'autre mérite, que d'avoir plû au hazard à cette efpéce de gens qui donnent le ton dans le monde. Ils auront eu assez d'esprit pour voir qu'il entre bien de l'arbitraire dans ces idées de beauté, & de là ils ont conclu fans façon, que tout Beau est donc arbitraire. Je ne leur demanderai point par quelles régles de Logique : ordinairement ces Messieurs sçavent bien raisonner sans elles. Mais il faut leur montrer par des raisons palpables, en quel sens on peut admettre un Beau arbitraire, & en quel sens on ne le doit pas.

Je leur passe d'abord qu'il y en a dans tous les Arts; & l'on ne peut en douter, quand on fait attention à la nature de leurs régles. Celles de l'Architecture m'ont paru les plus faciles à comprendre ; je m'y renferme pour mettre la matière à la portée la plus commune.

L'Architecture a des régles de deux fortes : les premières fondées fur les principes de la Géométrie, les autres fondées sur les observations particulières que les Maîtres de l'Art ont faites en divers tems fur les proportions qui plaisent à la vue par leur

régularité, vraïe ou aparente.

On sçait que les premières sont invariables, comme la science qui les prescrit-La parpendicularité des colomnes qui foutiennent l'édifice, le parallélisme des étages, la symétrie des membres qui se répondent, le dégagement & l'élégance du deffein , fur-tout l'unité dans le coup d'œil , sont des beautés architectoniques ordonnées par la Nature indépendamment du choix de l'Architecte.

Il n'en est pas de même des régles de la feconde espéce. Telles sont, par éxemple, celles qu'on a établies pour déterminer les proportions des parties d'un édifice dans les cinq ordres d'Architecture ; que dans le Tofcan la hauteur de la colomne. contienne sept fois le diamettre de sa base. dans le Dorique huit, dans l'Ionique neuf dans le Corinthien dix, & dans le Compofite autant ; que les colomnes ayent ua

renslement depuis leur naissance jusqu'ats tiers du fust; que dans les deux autres tiers elles diminuent peu-à-peu en suyant vers le chapiteau ; que les entre-colomnemens foient au plus de huit modules, & au moins de trois; que la hauteur des portiques, des arcades, des portes, & des fenêtres soit double de leur largeur, & plusieurs autres déterminations semblables, que l'on peut woir dans les livres d'Architecture \* ou dans les pratiques ordinaires, mais qui n'étant fondées que sur des observations à l'œil toujours un peu incertaines, ou fur des éxemples souvent équivoques, ne sont pas des régles tout-à-fait indispensables.

Aussi voyons-nous que les grands Architectes prennent quelquefois la liberté de se mettre au-dessus d'elles. Ils y ajoutent ils en rabatent, ils en imaginent de nouvelles selon les circonstances qui déterminent le coup d'œil. Michel-Ange, Palladio, Vignole en Italie, Mansard & de Lorme en France, l'ont fait avec une gloire qui doit animer leurs fuccesseurs à imiger leur hardiesse, pourvu néanmoins . qu'en se dispensant, comme eux, des ré-

gles établies par l'usage, ils ayent autant d'aplication que leurs Maîtres, à ne les négliger que pour leur en substituer de meilleures ou d'équivalentes. Voilà donc manifestement un Beau arbitraire ; un Beatt si j'ose ainsi parler , de création humaine; un Beau de génie & de système, que nous pouvons admettre dans les Arts, mais toujours fans préjudice du Beau essentiel, qui est une barrière qu'on ne doit jamais

paffer. Hic murus aheneus efto.

Me permettra-t'on de me contredire un peu en faveur des grands génies ? Cette barrière même, qui nous paroît si nécesfaire, n'est peut-être pas toujours, ni en tout, une loi de rigueur pour eux. Car fans fortir de notre éxemple, qu'en ont penfé les Architectes les plus célébres ? Jugeons-en par leurs pratiques. Il y en a qui ont été affez hardis pour se permettre quelques licences contre certaines régles du Beau même essentiel. Emportés par une espéce de fureur poëtique, ils ont jetté quelques défauts de régularité dans leurs ouvrages d'ailleurs les mieux ordonnés, quand ils ont prévu , ou que ces petits défauts donneroient lien à de grandes beautés, ou

qu'ils rendroient plus remarquables celles. qu'ils avoient dessein d'y faire plus dominer, ou enfin que ces défauts même paroîtroient des beautés au plus grand nombre de leurs spectateurs, dans la place où ils les scauroient mettre. C'est-à-dire, qu'ils ont fait des fautes pour avoir la gloire de les racheter avec avantage. Autreespéce de Beau arbitraire, mais qui ne sied qu'aux plus grands Maîtres. La Peinture, la Sculpture, tous les Arts, que dis-je? la Nature même nous fournit une infinité: d'éxemples de ces heureuses irrégularités.

Nous cherchions la fource de l'erreur affez commune, qui fait dépendre l'idée du beau des préjugés de l'éducation, du caprice & de l'institution des hommes, Nous y voilà, si je ne me trompe. Encore un moment d'attention à la courte analyse que mous en allons faire.

Un bel ouvrage de l'Art ou de la Nature se presente à nos yeux. On en est frapé, on l'admire, on le trouve beau. Cette idée du Beau , qui nous a faisi dans le total, nous suit encore dans l'éxamen des. parties. On commence ordinairement partes plus belles, on étend leur mérite aux

suivantes; & si l'on en rencontre quelqu'une qui s'écarte un peu de la régle, on la voit si bien accompagnée, qu'on lui donne en propre une beauté qu'elle ne tire que de ses accompagnemens. C'est un défaut ; mais un défaut si avantageusement réparé, que l'on veut bien lui faire la grace de ne s'en point apercevoir. Souvent on va plus loin, on s'en aperçoit. Mais l'objet où il se rencontre, est un ouvrage de l'Art ou de la Nature. Si c'est un ouwrage de l'Art, forti de quelque main fameuse, comme d'un Rubens ou d'un Raphaël, fon défaut changera bien-tôt de nom & d'idée. On y remarque du génie, on y foupçonne du mystere. Il n'en faut pas davantage. On le métamorphose en coup de Maître. Et si c'est un ouvrage de la Nature, un beau visage, par éxemple, où l'on observe quelque petite irrégularité, on érigera volontiers ce défaut en agrément. On passe tout au talent ou au bonheur de plaire. C'est la premiére source de l'erreur, suivons-la dans ses progrès.

Qu'il arrive ensuite que l'on rencontre ce même défaut dans quelque imitation, quoiqu'imparfaite, de l'ouvrage ou de la

personne qu'on admire, l'idée dubeau qu'on y avoit attachée, se réveille aussi-tôt dans l'esprit. On s'en souvient avec plaisire. Autresois on avoit admiré ce désaut dans l'original par le mérite emprunté de ses accompagnemens; & en vertu de cet agréable souvenir, on l'admire encore, quoiqu'isolé, dans sa copie, par la sorce de l'habitude, qui prévient la résléxion.

Que si à ce jugement d'habitude vous oposez la raison & la régle, on vous opofera dans le moment la contrebatterie ordinaire de l'éxemple & de l'autorité. On vous rapellera ce chef-d'œuvre que vous admirez vous-même avec tout le monde. Mais vous ne prenez pas garde, que c'est de total de l'ouvrage que j'admire avec zout le monde, & non pas cette partie accessoire, qui est visiblement déseduense. N'importe , on ne veut point distinguer des choses qui conteroient trop à déméler. On s'en tient au premier coup d'œil, qui a tout confondu. En un mot on veut croire en général, que tout est beau dans ce qu'on estime, plus beau encore dans ce qu'on aime.

Pen apelle à ceux qui font plus sçavans

que moi sur l'article. Combien de laideurs travesties en beautés par cette manière de raisonner si commune parmi les hommes! De-là combien de Peuples ont trouvé de la grace dans plusieurs défauts visibles! C'est ainsi qu'un front étroit, un nez court, de petits yeux, de groffes lévres font devenues des beautés nationales. D'abord on ne les avoit trouvé que suportables, & feulement dans certaines personnes en faveur de quelque heureuse compensation. A force de les voir, ils ont passé peu à peu pour excusables, puis pour louables, & enfin de degrés en degrés pour des agrémens nécessaires à la beauté du pays. Je dois encore au Prince de la véritable Philofophie, à Saint Augustin, \* la première idée de cette analyse. Injucunda , dit - il dans son Traité de la Musique, quibusdam gradibus apetitui nostro conciliamus, & ea primò tolerabiliter, deinde libenter accipimus. Voilà pour ce qui regarde le Beau qu'on apelle perfonnel.

Que dirons-nous de celui des modes? Combien de beautés arbitraires n'a-t'on

<sup>\*</sup> S. Aug. de Muf. lib 6. c. 14.

pas inventés pour parer celle qu'on a; ou pour supléer à celle qu'on n'a past On porte en Europe des pendans d'oreilles, on y joint dans le Mogol des pendans de nez. En France on se poudre les cheveux, & on les frise pour les mettre en boucles : en Canada, on se les graisse pour les laisser pendre sur les épaules. Dans le Nouveau Monde on voit des Peuples entiers qui se peignent le visage de vert, de bleu, de rouge, de jaune, de mille couleurs étrangéres : dans notre Ancien Monde, qui se pique d'être plus élégant, on y mer un masque de fard, peint à la vérité de couleurs plus naturelles que celui des Américains, mais qui n'en est pas moins un masque, & un masque très-certainement qui nous paroîtroit tout ausii ridicule, si nous n'étions accoutumés. dans le monde à voir plus de masques que de visages: preuve nouvelle & fensible de la force de l'habitude dans les jugemens que l'on porte du Beau.

Je ne finirois pas, fi j'entreprenois d'épuifer la matière. Mais il est tems de venir à la conclusion.

De ces diversités infinies d'opinions &

ale goûts fur le Beau visible, les Pyrrhoniens ont concht qu'il n'y a point de régle pour en juger. Mais qu'on aille à la fource, qu'on éxamine les choses par les premiers principes du bon sens, on en conclura au contraire, non pas qu'il n'y a point de régle pour en juger, mais que la plûpart des hommes se plaisent à juger sans régle. Nous avons fait voir qu'il y en a une ; qu'il est même facile de la reconnoître ; qu'il n'y a d'abord qu'à distinguer en général trois fortes de Beau : un Beau essentiel, un Beau naturel, & un Beau artificiel ou arbitraire. Mais pour plus grande facilité , il faudroit peut-être encore diviser le Beau arbitraire en plusieurs espéces : un Beau de génie, un Beau de gout, un Beau de pur caprice. Un Beau de génie, fondé sur une connoissance du Beau essentiel, assez étendue pour se former un système particulier dans l'aplication des régles générales ; ce que nous admettons dans les Arts : un Beau de goût, fondé sur un sentiment éclairé du Beau naturel; ce qu'on peut admettre dans les modes avec toutes les restrictions que demande la modestie & la bienséance. Enfin, un Beau de pur caprice, qui n'étant fondé sur rien, ne doit être admis nulle part, si ce n'est peut-être sur le théâtre de la Comédie.

Je passe rapidement sur ce dernier détail. Comme je sçais qu'à des esprits pénétrans il sussit de montrer les principes de loin, on en aura bien-tôt tiré toutes les conséquences, & l'on en sera sans peine l'aplication.

## 

## CHAPITRE 11.

Sur le Beau dans les Mœurs.

A beauté du corps, dont j'ai parlé dans le premier Chapitre sur le Beau, est une qualité brillante, que tout le monde estime naturellement, que chacun voudroir posséder; mais qu'il n'est au pouvoir de personne ni d'acquerir par ses soins, ni de conserver long-tems. C'est la Nature toute seule qui la donne, & qui la reprend quand il lui plaît. La moitié de l'espèce humaine, qui la regarde comme son plus grand mérite, en reconnoît elle-même,

finon la vanité, du moins la fragilité. Une maladie la défigure, un chagrin la ternit, un air trop vif, un aliment trop fort, un excès de travail ou d'indolence, mille accidens la dégradent; & après un petit nombre de beaux jours, qu'on apelle fon printems, l'âge impitoyable lui fait éprouver, comme aux fleurs, un dépérissement rapide, qui l'emporte enfin totalement & fans retour.

Il n'en est pas ainsi du genre de Beau dont j'ai presentement à parler. On ne forme jamais pour lui de vœux inutiles. Nous pouvons toujours l'acquerir par nos foins, le conserver tant qu'il nous plaît, le recouvrer quand nous l'avons perdu, lui ajouter même chaque jour quelque nouveau degré de perfection. A ces traits on reconnoît fans doute le Beau dans les mœurs. C'est le plus riche ornement dont on puisse parer la beauté du corps. Il en releve les graces, il en couvre les défauts : il en peut réparer les bréches, il en peut même remplacer la perte ou la privation totale. Un Socrate parmi les Grecs, un Claranus parmi les Romains, un Pelisson parmi mous, que les disgraces de la nature n'elu-

pêchérent point d'être les délices de leur siécle, en sont d'illustres témoins. Le Beau dans les mœurs est, à proprement parler, le seul vrai mérite de l'homme, puisque c'est celui du cœur, le seul mérite qui soit de son choix , le seul qui soit à lui véritablement, & dont on puisse dire qu'il est en quelque sorte l'auteur. Enfin, c'est une beauté que l'âge ne ride pas, que les maladies ne peuvent ternir, & qu'aucun accident ne peut nous ravir malgré nous. Puis-je alléguer des confidérations plus puissantes pour obtenir de la part des lecteurs une attention favorable à l'éxamen que j'en vais faire? Je commence par les notions les plus communes.

Tout homme raisonnable convient sans peine, que le Beau dans les mœurs, dans les ses fentimens, dans les manières, dans les procédés, supose une loi qui en est la régle; que cette régle du Beau dans les mœurs est un certain ordre qui se trouve entre les objets de nos idées, selon qu'ils renserment plus ou moins de perfection; que cet ordre des objets nous donne dans les divers degrés de perfection qui les distinguent, la mesure naturelle de l'estime & de l'amour;

des sentimens du cœur, & des égards effectifs, que nous devons avoir pour eux. En un mot, que l'idée d'ordre entre nécessairement dans la notion du Beau moral.

Il n'y a rien-là fans doute, qu'on ne saisisse du premier coup d'œil. Je veux dire encore une fois, qu'il est évident que dans le moral, comme dans le physique, c'est l'ordre qui est toujours le fondement du Beau. Je ne connois dans l'Univers qu'une espèce d'hommes qui en puissent douter ; ceux qui n'ont point de mœurs, voudroient aussi qu'il n'y eût point de morale. Mais pour faire voir qu'ils se font eux-mêmes plus aveugles qu'ils ne peuvent l'être, nous n'avons qu'à déveloper notre principe, en éclaircissant d'abord l'idée de l'ordre. Après quoi nous n'aurons plus qu'à nous abandonner au fil des conséquences, pour décider toutes les questions sur le Beau que nous entreprenons d'expliquer.

Je distingue par raport aux mœurs, trois espèces d'ordres, qui en sont la régle. Un ordre essentiel, absolu, & indépendant de toute institution, même divine: un ordre naturel, indépendant de nos opinions & de nos goûts, mais qui dé-

pend essentiellement de la volonté du Créateur: ensin un ordre civil & politique, institué par le consentement des hommes, pour maintenir les Etats & les particuliers, chacun dans ses droits naturels ou acquis.

Voilà un grand pays dont je me propofe de parcourir les différentes contrées. Je scais qu'il en coûte un peu pour y aller loin. Mais qu'un fage Lecteur considére, s'il lui plaît, que c'est au pays du Beau que je l'apelle, & il me permettra de croire

que je ne le dépaise pas.

D'abord, fortons un moment de ce monde matériel & terrestre, pour nous transporter dans la région des esprits, ou, comme parle Saint Augustin, dans ce monde intelligible, qui est le séjour de la lumiére & de la vérité. Là , pour peu que nous nous rendions attentifs à nos idées primitives. nous verrons tous les êtres que nous connoissons, Dieu, l'Esprit créé, la Matiére, placés chacun dans le rang que lui marque dans l'Univers son dégré d'essence & de perfection: Dieu à la tête, comme l'Etre infini & suprême ; l'Esprit créé immédiatement au-dessous, comme son premier sujet, par sa prérogative essentielle de se connoîtra

connoître lui-même, & de pouvoir s'élever à fon auteur; la matière dans le dernier rang, comme une substance aveugle & purement paffive, capable de recevoir l'être, mais incapable de le fentir. A la vue de cette lumiére, je le demande, peut-on douter un moment que ce ne soit-là l'ordre véritable des trois divers Etres, qui renferment tous les objets de nos connoissances? Pent-on douter que cet ordre ne foit essentiel, immuable & nécessaire, comme l'essence même de ces objets? Peut-on douter que cet ordre immuable & nécessaire qui régne entre les objets de nos idées, ne doive aufli régner dans les jugemens que nous en portons? Et s'il n'y avoit dans le Monde que des esprits, je ne dis pas pénétrans, mais attentifs aux premiers principes de la raison, n'aurois-je pas même tort d'infister si long-tems sur une vérité qui se démontre par la feule intelligence des termes ?

Or, de là je conclus en trois mots toutes les régles générales du Beau dans les mœurs : que l'Etre suprême doit donc avoir le rang suprême dans notre estime, dans notre amour, dans notre attachement; que nous

devons toujours donner à l'esprit le premier pas fur le corps ; & que si ces deux êtres, malgré la distance infinie qui les sépare, se trouvent réunis ensemble pour composer un même tout, il faut que le corps soit foumis à l'esprit comme à son supérieur naturel; ou, si l'on veut bien me permettre: cette expression, il faut que l'esprit se considére dans le corps comme le Gouverneur d'une place, dont il doit répondre à. tous les instans du jour & de la nuit au: Souverain qui la lui a confiée. Voilà l'ordre primitif que les sens ne connoissent pas, mais que la raifon ne pent ignorer .. Ordre essentiellement juste, puisqu'il établit chaque être dans fon rang essentiel :ordre par conséquent éternel, absolu, immuable; nous ne craimons point d'ajouter ,, indépendant de toute institution, même divine: & en cela bien loin de manquer aus fouverain respect que nous devons à l'Etre. fouverain, nous lui en rendons au contraire: le plus fignalé témoignage ; puifqu'il est vifible que nous ne pouvons lui conserver son: rang & fes droits, fans maintenir l'ordre qui les lui donne dans la possession de son indépendance & de son immutabilité absolue.

Ainsi nous avons manisestement dans la Morale un point fixe où il saut tout raporter, l'ordre essentiel que nous apercevons entre les trois divers objets de nos connoissances, Dieu, l'Esprit & le Corps. C'est la première régle du Beau dans les mœurs. Nous avons dit que la seconde est l'ordre naturel. Je veux dire ce bel ordre que le Créateur a établi parmi les hommes. Voyons de quelle manière.

Jusqu'ici je n'ai parlé qu'à l'esprit, en representant les idées primitives de la raisson sur le Beau moral. Je vais parler au cœur, en rapelant les premiers sentimens de la Nature: & comme sans doute il n'y a personne qui ne se fasse la justice de s'en piquer, je me slatte que dans cet endroit on m'entendra encore mieux, ou du moins plus agréablement, que lorsque nous étions dans ce monde intelligible, qui ne l'est pas trop au commun des hommes. Je rentre donc dans le sensible.

Il est évident que tous les hommes sont de leur nature parsaitement égaux: & par conséquent, que si le Créateur les avoirs sormés tous ensemble, indépendamment les uns des autres, il n'y auroit point entreux.

D 2-

de subordination naturelle. Il n'y auroit dans cette hypothèse ni supérieurs, ni inférieurs. Il y auroit peut-être des amis, mais point de sujets, point de maîtres, point de rang ni d'autorité légitime. Nous ferions tous dans un parfait niveau de conditions, & chacun de nous composeroit à part comme un petit Etat isolé, libre & indépendant, mais qui auroit aussi le malheur de se voir étranger à tout le reste du monde. Que falloit-il donc faire pour mettre parmi nous un ordre constant, qui sans. détruire notre égalité naturelle, nous subordonnât néanmoins les uns aux autres par une loi efficace ?

ESSAI

On admire avec raison l'ordre qui régne dans les Cieux; dans le cours majestueux & uniforme des Etoiles fixes, qui nous cachent tant de rapidité fous une aparence de repos; dans la marche libre des Planetes, qui malgré les erreurs inféparables d'une course vagabonde, ne sortent jamais de leurs rangs dans leurs plus grandes irrégularités. Mais on me permettra de le dire: dans toutes ces merveilles du Monde si dignes de notre admiration, rien de comparable à l'ordre que le Créateur à établi

parmi les hommes, & au moyen qu'il a trouvé dans sa sagesse pour le maintenir, malgré l'obstacle de notre égalité naturelle. C'est de les soumettre les uns aux autres par la loi la plus douce, la plus forte, & la plus facile à reconnoître, qui est celle du fang & du fentiment. On ne découvre bien le fond des choses, que lorsqu'on les éxamine dans leur naissance. Remontons à notre origine.

La plus ancienne des Histoires, qui est aussi la plus incontestable, nous aprende \* que Dieu a formé un premier homme pour être après lui le pere commun de tout le genre-humain. C'est le principe de l'ordre que nous apelons naturel. Car dès-Iors voilà nécessairement des rangs établis parmi les hommes. Un Pere, voilà un Maître & un Roi, mais dont l'empire est adouci par la tendresse paternelle. Il a des enfans : voilà des fujets, mais dont la fujétion est tempérée par la douceur de l'affection filiale. Ils ne lui naissent pas tous ensemble, mais successivement : voilà le droit d'aînesse, & en général celui de l'âge, qui nous inspire naturellement du respect & de la vénération. Ces enfans luis

en donnent d'autres: voilà des familles diflinguées, mais toutes unies entr'elles par les tendres noms de freres, de sœurs, de proches. Ces familles se multiplient: voilà des Peuples rassemblés sous divers chess, mais tous encore subordonnés à un seul, qui étant leur pere commun, demeure toujours leur Roi naturel. Ces peuples s'étant encore multipliés de son vivant & sous son règne, qui sut de neus cens ans entiers, couvrent ensin toute la surface de la Terre. Voilà les hommes bien séparés. Les uns demeurent sur la terre-ferme, pendant que les autres vont par colonies peupler les isses de la mer.

Oui! voilà les hommes bien féparés; mais ils ne sont pas désunis. Un sentiment secret imprimé dans leur ame par les mains mêmes de la Nature, les raproche tous malgré la distance des lieux. L'histoire de notre première origine s'est perdue dans la mémoire de la plûpart des Peuples, mais la tradition s'en est conservée dans les cœurs. Nous la troavons parmi les Barabares, comme parmi les Nations policées; & quand nous allons chez eux, ou qu'ils viennent chez nous, nous sentons proson-

dément, fur-tout dans nos besoins ou dans les leurs, que nous ne pouvons nous empêcher de les reconnoître pour nos freres. Ce n'est pas une leçon que nous ayons. aprife des Philosophes : ce n'est pas une loi que nous ayons reçue des Législateurs. Avant qu'il y eût des Philosophes il y avoit des hommes; & avant qu'il y eût des Législateurs, il y avoit une loi d'humanité, un fentiment naturel & intime qui nous unissoit tous. C'est un héritage que v nous recevons en naissant du cœur de nos peres, & que notre fang porte, pour ainfi dire, empreint dans toute fa masse. La: frénésie du libertinage le méconnoît quelquefois, je l'avoue : la stupidité l'assoupit: & l'endort : le trouble des passions l'étouffe pour un tems ; la petitesse de certaines ames le restreint dans les bornes d'une famille, d'un canton, d'une province, dans ce qu'on apelle sa patrie. Mais j'en atteste ici toutes les consciences attentives : le premier moment lucide de la raison le reconnoît dans les plus libertins ; le premier réveil de la flupidité le découvre aux osprits les plus fermés à tout le reste : le: premier calme des passions lui rend la vie:

& sa vivacité naturelle : la premiére liberté que nous laissons à notre cour de s'étendre au gréde ses desirs, il embrasse toute la Nature humaine. Je me trouve auffitôt par-tout où il y a des hommes ; en Europe, en Asie, en Afrique, dans l'Ancien & dans le nouveau Monde. Je m'informe d'eux comme d'une partie de ma famille : quelle est leur fituation , leur manière de vivre , leur religion , leurs loix, leurs mœurs. Je ne distingue ni Européen, ni Afiatique, ni Grec, ni Barbare, ni François, ni Romain. Cette portion de matière que j'apelle mon corps, n'est que d'un pays. Mon cœur voit par-tout des compatriotes, ou plutôt des proches , à l'égard desquels à la vérité je ne connois pas le degré du fang, mais dont je sens bien que je ne puis méconnoître la confanguinité.

Au reste, ce n'est point - là un sentiment qui me soit particulier. Je n'en rougirois pas, quoique j'avoue que ma solitude me seroit peur. Mais je n'ai rien à craindre: c'est le sentiment général du cœur humain, sondé sur l'ordre primitif de la Nature, & qui se déclare par mille traits lumineux Jumineux dans toutes les Histoires. On scait que Socrate, le plus fage des Grecs, regardoit toute la Terre comme sa patrie. parce qu'il y voyoit par-tont des hommes. On sçait que Seneque, le prince de la Philosophie Romaine, veut \* que nous regardions tous les peuples du Monde comme nos concitoyens. D'autres Philosophes nous demandent encore plus : ils veulent que nous regardions tout le genre-humain comme une seule & même famille. Que faut-il encore pour achever de convaincre les esprits les plus pyrrhoniens, qu'il y a dans tous les cœurs un sentiment général d'humanité indépendant de l'éducation, de l'opinion, de toutes les institutions arbitraires des hommes? Voudroient-ils que nous leur fissions voir tous les peuples rafsemblés pour le reconnoître? Nous avons de quoi les satisfaire, ou du moins l'équivalent de la preuve qu'ils nous peuvent demander. Ce beau sentiment qui embrasse tous les hommes dans le cœur de chaque homme en particulier, a été en effet folemnellement reconnu dans une affemblée fa-

meuse, que nous pouvons considérer comme les Etats généraux de la Nature Humaine.

Saint Augustin raporte, sur la foi de l'Histoire, que la première fois qu'on entendit à Rome prononcer fur la scène ce beau vers de Térence ; Homo sum : humani nihil à me alienum puto : " Je suis homme ; » & je ne puis regarder ni la personne d'un autre homme, ni ses intérêts comme » étrangers : «il s'éleva dans l'amphithéâtre. un aplaudissement universel. Il ne se trouva pas un seul homme dans un assemblée si nombreuse, composée de Romains, & des Envoyés de toutes les Nations déja foumises on alliées à leur empire, qui ne parût fenfiblement touché, attendri, pénétré. Or que nous aprend un concert si unanime entre des peuples d'ailleurs si peu concertés, si différens d'opinions, de mœurs, d'éducation, d'intérêts ? Que disje, la plûpart ennemis fecrets, quelquesuns même déclarés? N'est-ce pas évidemment le cri de la Nature, qui dans ce moment d'audience que chacun donnoit à la raifon , en écoutant l'acteur , suspendoit toutes les querelles particulières pour prononcer avec lui folemnellement cette belle maxime: Que tout homme est notre prochain , notre fang , notre frere. S'il fe trouvoit quelqu'un qui ne l'entendît pas ce cri de la Nature, je lui dirois bien pour-

quoi il y est sourd.

Conclusion par conséquent évidente, que de même qu'il y a dans nos esprits un ordre d'idées, qui est la régle de nos devoirs essentiels par raport aux trois genres d'êtres que nous connoissons dans l'Univers, il v a aussi dans nos cœurs un ordre de sentimens, qui est la régle de nos devoirs naturels par raport aux autres hommes, felon les divers degrés d'union ou d'affinité que la Providence nous a donnés avec eux.

Je sçais que ces premiers sentimens de la Nature, quoique beaux, quoique délicieux même, quoiqu'inesfaçables de notre cœur, y trouvent néanmoins de cruels ennemis à combattre : je veux dire des paf. sions rebelles qui semblent nées pour le malheur du genre-humain. C'est une contradiction, mais qui n'est que trop réelle. Toutes les paffions humaines font naturellement misantropes, & ne tendent, si on les laissoit faire, qu'à la destruction totale

de l'homme. La colere en veut à fa vie; l'ambition à faliberté, l'avarice à fes biens, l'envie à fon mérite où à fes fuccès; la plus basse de toutes, si basse que je n'ose la nommer, à son honneur & à sa vertu. Il falloit donc un frein pour en arrêter la licence. Il falloit armer les droits de l'ordre essentiel & de l'ordre naturel contre la sureur de leurs attaques. C'est ce qu'on a éxécuté en leur oposant la barrière de l'ordre civil & politique: troisième régle du Beau dans les mœurs, dont il nous reste à éclaircir l'idée.

Nous n'avons qu'à jetter les yeux sur la carte du Monde, pour découvrir par toute la Terre une étonnante inégalité dans les conditions humaines: les unes immédiatement ordonnées par la providence du Créateur; des grands & des petits, des riches & des pauvres, tels uniquement par le sort de leur naissance: les autres établies par la prudence des Législateurs, pour maintenir chacun dans ses droits & dans ses devoits; des Princes, des Magistrats; des Officiers de toute espéce, préposés par les Loix, ceux-ci pour veilfer, ceux-là pour commander, d'autres

pour faire obéir, tous pour travailler de concert au bonheur général des peuples confiés à leurs foins: c'est ce que nous entendons par ordre civil & politique.

Il n'est pas question de le justifier à ceux qui auroient le malheur d'être mécontens de leur partage. Il n'est jamais permis de demander à Dieu raison de ses ordonnances. & il n'est plus tems de la demander anx hommes. L'ordre est établi ; nous ne le changerons pas, & nous aurons plutôt fait de nous y foumettre, que de nous en plaindre. Mais de plus , fans demander ni à Dien ni aux hommes raison de leur conduite, il n'est pas difficile de prouver, que dans l'état present de la Nature Humaine, cette inégale distribution des biens & des rangs étoit absolument nécessaire, & que de là même il résulte dans l'Univers une espèce de beauté, qui compense peut-être avec usure le désordre aparent de l'inégalité des partages.

Que cette inégalité soit une suite nécessaire de l'état present de la Nature Hamaine, la preuve en saute aux yeux. Faites aujourd'hui entre les hommes le partage le plus égal & le plus géométrique des biens

E 3

de la Terre: l'inégalité s'y remettra demain par la violence des uns, ou par la mauvaife économie des autres. Il faudroit ignorer trop parfaitement le monde pour en douter. De même, que l'on mette aujourd'hui tous les hommes dans un parfair niveau pour les rangs, ce niveau dont la théorie paroît si agréable, se verra demain renversé dans la pratique par l'esprit de domination qui faisira les plus forts pour s'élever sur la tête des plus foibles, ou par l'esprit d'adulation qui prosternera toujours les plus foibles aux pieds des plus forts. En faut-il d'autre preuve que le malheur des Etats qui tombent dans l'anarchie par le mépris de l'ordre établi par les Loix? Quelle confusion! quelle tyrannie fous le nom de protection des peuples ? quelle servitude sous le nom de liberté! Il n'y a pas bien long-tems que nous en avions à nos portes un éxemple qui a fait frémir toute l'Europe. L'égalité géométrique ne pouvant donc subsister entre les hommes ni pour les biens, ni pour les rangs; que nous dicte la raison, notre propre intérêt, celui de nos concitoyens, que nous ne devons jamais féparer du nôtre

sinon que pour nous rendre mutuellement heureux, il faut nous contenter de cette espéce d'égalité morale, qui consiste à maintenir chacun dans ses droits, dans son état héréditaire ou acquis, dans sa terre, dans sa maison, dans sa liberté naturelle; mais aussi dans la subordination nécessaire pour y maintenir les autres? C'est ainsi que les Loix égalent tout le monde. Pouvons-nous sagement souhaiter d'être plus égaux?

Or voilà le chef-d'œuvre de l'ordre civil & politique. Il remplace par l'équité des Loix l'égalité des conditions. Il n'étoit pas possible de les mettre de niveau. Il a trouvé une balance pour les mettre du moins dans une espèce d'équilibre: & de là combien d'avantages, combien même d'agrémens & de beautés ne voyons-nous pas naître dans la société civile! C'est de quoi il importe encore à notre bonheur de nous bien convaincre.

Avant qu'il y eût parmi les hommes un ordre établi par les Loix, quelle étoit la face du Monde? la violence, les rapines, les affaffinats. Representons-nous tous les ravages que peut produire une armée de passions déchaînées. Nulle assurance pour

E 4

la vie nulle fauvegarde pour les biens; nul asile pour l'honneur. La force, qui a donné au lion l'empire fur les animaux, le donnoit aussi sur les hommes au premier Nembroth , qui se sentoit assez puissanz pour les subjuguer. C'est un fait attesté par toutes les Histoires sacrées & profanes. Mais voici une barrière qui va arrêter le cours du désordre. Aussi - tôt que les hommes eurent inventé le reméde des Loix pour mettre la force à la raison; quand pour les faire éxécuter, on eutarmé de la puissance du glaive un Magistrat suprême ; ici un Roi, là un Sénat, là un Confeil populaire, car je ne décide point entre les diverses formes de Gouvernement; en un mot, quand on eut établi l'ordre civil pour rétablir dans fes droits celui de la Nature, quel heureux changement de scène! la subordination fuccède à l'indépendance, la régle à la confusion, la justice à la force, la sûreté publique à l'inquiétude générale, le repos des particuliers aux allarmes continuelles. Tout devient tranquille fous la protection des Loix. Sous cette garantie nous pouvons sans crainte voyager dans toutes le parties du Monde habitable : dans les pays étrans

gers, fur la foi du droit des Gens; & dans le nôtre, sur la foi des Ordonnances Royales. Elles font nos gardes pendant le jour, nos fentinelles pendant la nuit, nos escortes fidelles en tout tems & en tout lieu. En quelque endroit du Royaume que je me transporte, je vois par-tout le sceptre de mon Roi , qui affure ma route, qui tient tout en respect , tout en paix , les laboureurs dans les campagnes, les artisans dans les villes, les marchands fur la mer, les voyageurs dans les forêts. Il femble que toutes les passions soient désarmées. Le cœur peut bien encore en recevoir fecrettement quelques impressions rebelles; mais le bras retenu par la crainte n'ofe plus les fervir à leur gré. Semblables à ces torrens qui coulent entre des montagnes , il faut qu'elles se resserrent dans leurs bords; ou s'il y en a quelqu'une qui déborde encore malgré la digue des Loix, elles la font à l'instant rentrer dans fon lit pour ne plus désoler que son propre terrein, ou du moins pour ne causer au dehors aucun ravage confidérable.

Mais ce n'est-là que l'extérieur de l'ordre civil & politique. Pénétrons-en l'in-

térieur. Quel est le ressort secret qui maintient fi constamment cet ordre dans une machine aush composée qu'un Etat, & dans un fi grand nombre d'Etats fi différens, répandus dans le Monde; les uns plus forts, les autres plus foibles; ceux-ci Monarchiques , ceux-là Républicains ; tous naturellement fatisfaits de leur partage, pourvu qu'on les laisse jouir en paix des biens que la Nature ou l'habitude leur fait trouver ? C'est une des merveilles de la Providence, nécessaire pour empêcher les nations de se confondre ou de se détruire: une merveille d'autant plus admirable, que depuis la dispersion des penples nous la voyons par-tout subsister comme d'elle-mê. me, & fans effort : je veux dire, l'amour de la patrie. Amour aussi naturel, que l'amour de nous-mêmes & de nos parens : qui naît en nous par instinct, mais qui se confirme par la raison : qui s'accroît par l'habitude, mais qui se fortifie par la réfléxion ; qui s'établit d'abord par l'intérêt, mais qui se sontient par l'honneur & par la vertu: qui s'allume, pour ainsi dire, par le zèle pour sa propre maison, mais qui s'enflame par celui des autels : qui réunit

ainsi tous les motifs divins & humains, pour nous lier ensemble inséparablement fous les idées les plus touchantes ; les Rois à leurs peuples, comme à leurs enfans; les peuples à leurs Rois, comme à leurs peres; les peuples entr'eux, comme les enfans d'une même famille. En esset ne sont-ce point-là les idées que nous presente naturellement le nom de patrie ? Un pere, des enfans, une famille réunie sous la même autorité paternelle. Il n'en falloit pas moins pour maintenir tous les Etats, chacun dans ses bornes; pour les conserver entr'eux dans ce bel équilibre, que la politique humaine chercheroit en vain, fi la Nature ne lui en fournissoit le ressort & le point d'apni nécessaire dans l'amour de la patrie; enfin, pour tenir chaque peuple attaché au lieu de sa naissance, quoique souvent très-mal partagé des biens de la vie; à fa forme de Gouvernement, quoique souventtrès-dure; à ses Loix & à ses Coutumes, quoique fouvent très-incommodes. Il n'en falloit pas, dis-je, moins pour produire dans l'univers tous ces miracles de constance. Mais aussi il n'en faut pas davantage pour démontrer à tout esprit attentif, que par là l'ordre

civil, quoiqu'arbitraire dans une infinité de fes réglemens, rentre néanmoins dans l'ordre naturel ; ou plutôt que l'ordre civil, pour mériter ce nom, ne doit être autre chose que l'ordre naturel armé par la force du pouvoir suprême pour se faire obéir.

Concluons en deux mots nos trois articles préliminaires. De même qu'il y a un ordre d'idées éternelles, qui doit régler les jugemens que nous portons des objets confidérés en eux-mêmes par leur mérite absolu ; & un ordre de sentimens naturels , qui doit régler nos affections pour les autres hommes par le mérite, si j'ose ainsi dire, du fang, nous unit ensemble dans une fource commune ; il y a aussi un certain ordre d'égards civils, qui doit régler nos devoirs extérieurs par le mérite du rang, de la condition, on de la place des perfonnes avec qui nous avons à vivre ou à traiter.

Ces principes suposes, nous n'avons plus, comme nous l'avions promis, qu'à fuivre le cours des conféquences pour y trouver la réponse à toutes les questions du Beau moral. En quoi il confiste ? Combien

il y en a de sortes ? Quel est en particulier le caractère propre qui les distingue? Et en général quelle est la forme précise du Beau dans les mœurs ?

En quoi il consiste ? On voit d'abord que c'est dans une constante, pleine & entière conformité du cœur avec toutes les espéces d'ordre que nous avons distin-

guées.

Combien il y en a de fortes ? Nous avons distingué trois espéces d'ordre; un ordre essentiel, un ordre naturel, un ordre civil. D'où je conclus trois espéces de Beau moral; un Beau moral essentiel, un Beau moral naturel, un Beau moral civil.

Quel est en particulier le caractére propre qui les distingue ? Il est encore évident que ces trois fortes de Beau moral se doivent définir chacune par l'espèce d'ordre qui la dénomme. Le Beau moral essentiel, conformité du cœur avec l'ordre effentiel, qui est la loi universelle de toutes les intelligences : le Beau moral naturel, conformité du cœur avec l'ordre naturel, qui est la loi générale de tonte la Nature Humaine: le Beau moral civil, conformité du cœur avec l'ordre civil, qui est la loi commune de tous les peuples réunis dans un même corps de Cité ou d'Etat.

Je supose que les principes que nous avons établis, sont assez presens pour y voir tout-d'un-coup la preuve de mes réponses aux trois premières questions proposées. La dernière, qui est plus subtile, demande un éxamen plus prosond. Sçavoir, quelle est la forme précise du Beau dans les mœurs? Je veux dire, pour mettre la question dans tout son jour, ce qui dans les mœurs, dans les sentimens, dans les manières; dans les procédés, constitue le vrai honnête, le vrai décent, le vrai sublime, le vrai gracieux, en un mot la vraie beauté morale de l'homme?

Pour satisfaire à toute sorte d'esprits, j'apuyerai ma réponse, comme dans le premier Chapitre, sur une autorité respectable. C'est l'unité, dit Saint Augustin, \* qui est la vraïe sorme du Beau en tout genre de beauté. Omnis porrò pulchritudinis sorma unitas est. Nous avons ailleurs adopté ce principe dans toute son étendue. Nous croyons l'avoir suffisamment démon-

ré du Beau visible, faisons-en l'aplication au Beau moral.

On peut considérer l'homme en deux états: seul, ou en société. Il doit par-tout avoir ce qu'on apelle des mœurs. Voyons en quel sens il est vrai de dire, que dans l'ordre moral, comme dans l'ordre physique, c'est toujours une espèce d'unité qui est la forme essentielle du Beau.

Quand je dis que l'homme peut être considéré seul , je ne prétend pas que dans cet état il foit absolument sans société. Dans quelque solitude que nous puissions être, nous avons toujours à vivre avec Dieu & avec nous-mêmes : c'est-à-dire, que dans la retraite la plus fombre & la plus isolée, nous avons toujours un Maitre à contenter, un Empire à gouverner fous fes ordres, un Etat à policer, des Sujets à réduire, en un mot un peuple de passions à mettre à la raison Ce n'est pointlà être sans compagnie, c'est en avoir trop. Et l'Auteur qui a dit que l'homme n'est jamais moins feul , que lorfqu'il est feul , a dit peut-être plus qu'il ne vouloit dire. Car au lieu de ces belles penfées avec lesquelles on inpose qu'il s'entretient dans la

<sup>\*</sup> S. Aug. ep. 18. édit. PP. BB.

folitude, quelle est sa compagnie la plus ordinaire? Une imagination bizarre & impérieuse, qui veut régner sur son esprit; des sens rebelles, qui entreprennent de gouverner sa raison; des humeurs sans régle, qui le subjuguent tour-à-tour ; des befoins qui crient toujours famine; des defirs plus inquiets encore que fes befoins : des idées fantastiques de gloire ou de bonheur, qui multiplient encore à l'infini & fes besoins & ses desirs; autant d'ennemis fecrets, autant de partis contraires qui le divifent, & qui se divisent eux-mêmes pour le tirer chacun de son côté. Fant-il s'étonner que la plûpart des hommes cherchent à s'éviter avec tant de foin? Ils ne peuvent rentrer chez eux sans y trouver la guerre, la fédition, la révolte : fans v voir toutes les horreurs & toute la difformité d'un Etat armé contre lui-même.

Voulez-vous faire fuccéder l'idée du Beau à ce monstre de laideur ? Mettez l'ordre dans cette multitude confuse de sentimens ennemis. Que la raison commande à l'ame; que l'ame reçoive la loi, & la donne au corps ; que le corps docile ne fasse jamais qu'obéir sans murmure, ou du moins

moins sans révolte. Vous rétablirez aussitôt la subordination dans toutes les facultés de l'homme, dans ses affections, dans fes fentimens : la subordination y mettra l'accord, l'accord la décence, & le tout enfemble fe trouvera ainfi réduit à une efpéce d'unité, où rien ne se contredit, où rien ne se dément. Or par les principes du simple sens commun; n'est-ce point là dans les mœurs de l'homme confidéré seul. ce qu'on doit apeler grand, noble, fublime, beau? Régner sur soi-même sous l'empire de la raison éternelle qui est une, &

qui donne à tont l'unité?

Suivons l'homme dans la Société. N'estil pas évident que l'unité y doit faire encore la véritable beauté de ses mœurs? Que ses'discours soient toujours d'accord avec sa pensée, sa conduite avec ses maximes, ses maximes avec le bon fens, fon air & fes manières avec son état, avec sa naissance, avec fon âge, avec la place qu'il tient dans le Monde : quelle estime aussi-tôt ne concevons-nons pas pour sa personne? Tout y plaît, parce que tout y convient. Tout y plait, parce que tout y est un. Et par la raifon des contraires, quel mépris ne sen-

tons-nous pas naître, fans égard ni au rang ni à la naissance, ni même quelquesois au mérite personnel, à la vue de ces gens qui paroissent toujours en contraste & en oposition avec eux-mêmes? Quand nous voyons, par éxemple, un air cavalier dans un Homme d'Eglise, un air de Soldat dans un Homme de Robe, un air de Magistrat dans un Homme d'Epée, un air de Village dans un Courtifan, un air de Cour dans un Anachorete, un air de Caton dans un jeune homme , un air de Petit-maître dans un Vieillard? en un mot un air de masque sur un visage, on ne peut s'empêcher d'en rire; pourquoi? Nous cherchions un homme, & nous en trouvons deux fous la même tête, & toujours deux hommes qui ne conviennent pas. C'est ce qui fait le ridicule : affortiment bizarre , qui est toujours diamétralement oposé au Beaux dans les mœurs. Il n'est peut - être pasimpossible de les avoir bonnes avec ce défaut ; mais il est certain qu'on ne peut: les avoir belles, tandis que la contrariété de la personne & du personnage rompra, pour ainsi dire, l'unité de Phomme par leur oposition indécentes

C'est un principe incontestable du bon

Des manières je passe aux procédés. N'est-ce pas encore par cette régle de l'unité, par-tout nécessaire pour la beauté des mœurs, que nous mesurons naturellement l'estime ou le mépris, l'amour ou la haine, la louange ou le blâme des diverfes conduites que nous voyons tenir aux hommes dans la Société? Car, pour n'alléguer que des éxemples très-communs, pourquoi la justice, qui sans acception de personnes rend à chacun ses droits, nous paroît - elle une si belle vertu ? C'est qu'en jugeant ainst toutes les conditions par l'équité de la même loi, elle nous fait souvenir agréablement que nous fommes tous égaux, tous un par nature. Pourquoi, au contraire, un procédé injuste & inique nous paroît-il fi révoltant ? Il rompt ce nœud d'équité, qui nous unissoit tous malgré la distance de nos fortunes. Pourquoi la modération est-elle dans le Monde si généralement estimée ? C'est qu'elle nous fait voir des hommes sans passion, qui tiennent à la Société plus qu'à eux-mêmes. Pourquoi, au contraire, les humeurs intolérantes & empor-

tées sont-elles par-tout en horreur? Elles font toujours prêtes à faire schisme avec PUnivers. Pourquoi fommes-nous fi charmés de la politesse des Grands, qui sçavent par bonté descendre jusqu'aux pluspetits? C'est qu'elle rend témoignage à l'unité de la Nature. Pourquoi, au contraire, a-t'on tant de mépris pour la fierté de quelques nouveaux Nobles, qui à peinefortis de la roture, se croyent déja au rang des demi-Dieux ? C'est que par-là il semble qu'ils renoncent à la communion de l'Espéce Humaine. Pourquoi l'amitié entre les proches nous offre-t'elle une idée si agréable? C'est que nous aimons à voir l'union: naturelle du fang ratifiée par le choix du cœur. Pourquoi, au contraire, tient-on. pour des monstres, des freres ennemis, des enfans ingrats, des parens dénaturés? C'effque la Nature ne peut sans horreur voir désunis des cœurs où circule le même sang. Pourquoi tous les siécles ont-ils donné tant d'éloges aux amateurs de la patrie, à un Machabée, qui s'immola pour la liberté defon peuple, à un Codrus & à un Décius, qui se dévouérent à la mort pour le falut. de leur armée ? Ils conservérent en mou-

rant l'unité du corps, dont ils avoient l'honneur d'être membres. Pourquoi, au contraire, détestons-nous les Rois tyrans, les Ministres brouillons, tous les gens de parti & de cabale? Ils déchirent un corps dont ils devoient maintenir l'intégrité aux dépens de leur propre vie. Pourquoi au seul nom de la paix, que notre grand Monarque nous procura il y à peu d'années\*, vîmes-nous la joie répandue par-tout à Elle nous annonçoit l'union & la concorde. Mais, au contraire, pourquoi la guerre la plus juste nous paroît-elle toujours un séau si terrible à Elle rompt l'unité du Genre-Humain.

Il me seroit aisé de pousser plus loin cette induction, en citant l'un après l'autre tous les jugemens de la Nature, pour démontrer le grand principe que nous avons adopté de Saint Augustin: Que dans le moral, comme dans le physique, c'est toujours une espèce d'unité qui constitue la forme du Beau. Mais je crois en avoir assez dit, & je finis en rassemblant tous les traits du Beau moral dans une peinture sensible, que J'emprunte d'un ancien Philosophe, pour faire voir que tout ce que j'en ai dit de plus fort, ne passe pas les lumiéres de la raison naturelle. On reconnoîtra aisément Sénéque à sa manière de peindre, forte, vive, noble, hardie, qui va quelquesois au-delà slubut, mais qu'il est facile d'y ramener.

Voulons-nous, dit-il, nous tirer de cette bassesse de mœurs si commune dans le Monde ? · Elevons d'abord nos idées. Confidérons-nous dans l'Univers comme habitans de deux grandes Républiques: l'une immense, & véritablement publique, celle qui embrasse tous les êtres sociables, Dieu & les Hommes : l'autre plus bornée dans fon contour, celle où la Providence nous a, pour ainsi dire, inscrits & incorporés par le sort de notre naissance. Duas animo respublicas completamur : alteram magnam & verè publicam , qui Dii atque Homines continentur: alteram cui nos adferipsie conditio nascendi. C'est dans ce point de vue que tout l'ordre de mes devoirs se presente à mon cœur sous la forme la plus aimable. Je le vois, je les veux suivre,

Et premiérement dans cette République universelle qui embrasse tous les êtres sociables , Dieu à la tête , je veux désormais me le representer sans cesse au-dessus de moi, au-dedans, & par-tout à mes côtés, veillant muit & jour sur mes pensées, sur mes discours, sur toutes mes démarches. \* Præsides Deos supra me , circa me , stare fciam factorum, dictorumque cenfores. Dans Ja République générale des Hommes , je n'oublierai jamais que je suis né pour eux, rendant même graces à l'Auteur de la Nature d'une si glorieuse destination, de m'avoir fait pour tout le monde, & tout le monde pour moi. Ego sic vivam, quasi me sciam aliis natum, & naturæ rerum hoc nomine gratias agam : unum me donavit omnibus, uni mihi omnes. Dans la République particulière où la Providence m'a placé dans le monde, je n'aurai rien à moi qui ne foit à tous mes concitoyens. Sans ambition, fans envie, je verrai leurs terres dans l'abondance avec le même plaisir que les miennes propres, & je regarderait toujours les miennes comme une espèce de

<sup>\*</sup> Sen. de otio Sap. c. 31.

<sup>.</sup> De vitâ beatâ , c. 205

commune, dont je ne me réserverai que le foin de la faire valoir à leur profit. Ego terras omnes tanquam meas videbo, meas tanquam omnium. Sur-tout en garde contre tout esprit de ligue, de secte ou de parti, je n'epouferai jamais fans réferve ni tous les intérêts, ni tous les sentimens d'aucune société, bien moins d'aucune personne particulière. S'attacher ainsi aux uns à l'exclufion des autres , ce n'est pas union ni concorde, c'est faction & cabale. Sententiam fi quis unius sequitur, non id vita, sed factionis eft. \* Dans le commerce ordinaire de la vie civile, sensible à l'amitié, incapable de haine, complaifant pour mes amis, doux & traitable à mes ennemis, je ferai toujours prêt à faire les premiers pas, ou pour nous unir plus étroitement, ou pour nous réunir plus promptement. Ego amicis jucundus, inimicis mitis & facilis, extrabor antequam roger. Dans le plus fecret de ma maison, je regarderai tout ce que je fais fous les yeux de ma confcience, comme ayant tout le Public pour spectateur. Populo tesleo, fieri credam quidquid

me conscio faciam. Maître de mes fens, je me garderai bien de partager avec eux l'empire de mon cœur. Suis-je donc né pour être l'esclave de mon corps ? \* Major fum, & ad majora genitus, quam ut mancipium sim corporis mei. Dans la fâcheuse nécessité de conserver un sujet rebelle, je Songerai moins à satisfaire ses desirs qu'à les apaifer , jamais à les affouvir. Edendi erit bibendique finis desideria naturæ restinguere , non implere ;. Laborieux & infarigable je le foumettra aux plus grands travaux, en soutenant sa foiblesse par mon courage. Laboribus , quanticumque erunt , parebo, animo fulciens corpus. Et quand la Providence me viendra redemander la vie qu'elle m'a donnée, je tâcherai, par le bon usage de ses dons, de la lui rendre meilleure que je ne l'avois reçue, en prenant tout l'Univers à témoin, que si je n'ai point été vertueux, j'ai du moins aimé la vertu; que j'ai rempli mes jours d'occupations utiles: & qu'en conservant ma liberté, j'ai toujours eu soin de respecter celle des autres. Quandocumque autem natura

? De otio Sap. c. 30.

Ep. 65. † De vita beata, c. 20. &ce

spiritum repetet, testatus exibo, bonam me conscientiam amasse, bona studia: nullius per me libertatem imminutam, minime meam.

C'est l'idée qu'avoit du Beau dans les mœurs un Philosophe, qui n'avoit pour guide que la lumiére naturelle. Quelle doit être la nôtre avec des lumiéres infiniment supérieures ? On me dira peut-être; qui la pourra remplir, cette grande idée ? Avec toute ma théorie, avec tout l'amour que j'ai pour elle , je me sens peut-être dans la pratique auffi embarraffé qu'aucun autre. Mais il me sussit d'avoir prouvé invinciblement, que le Beau moral est une conquête proposée à tout le monde. Facile ou difficile, ce n'est plus de quoi il s'agit : nous la devons entreprendre, chacun en personne, tous en corps. L'ordre est porté, la loi est générale. Et après tout, quand elle ne le feroit pas, on doit convenir que rien n'est plus séant à ceux qui cultivent les Belles-Lettres, que de se rendre en même-tems encore plus recommandables par de belles mœurs.



## 

Bur le Beau dans les Pièces d'espriti

Près le Beau dans les mœurs , il An'est point de sujet plus digne de l'attention de ceux qui s'exercent dans la belle Littérature, que celui dont je vais par ler : je veux dire , le Beau dans les piéces d'esprit. On sçait que c'est-là ce que le Public attend d'eux. On peut suporter le médiocre dans les autres personnes qui se mêlent de parler ou d'écrire, fur-tout en certains genres & en certaines circonstances. On ne leur demande que le bon & le solide dans un Discours d'affaires, dans un Plaidoyer, dans un Sermon devant le peuple, dans une Apologie nécessaire, dans un Journal, dans un Mémoire; & pourvu qu'ils y évitent les défauts trop palpables de stile ou de langage, on leur passe tout le reste sans difficulté. On demande plus à un Homme de Lettres. Co titre , qui annonce un homme tiré de la foule des esprits ordinaires, est comme un Gz

engagement public & solemnel de sortir des voïes communes. On veut que dans ses Ouvrages il porte le bon jusqu'à l'excellent. On veut qu'il sçache orner le solide, allier les graces avec le bon sens, parer la science, polir l'érudition, s'élever, descendre, marcher terre-à-terre, ou prendre l'essor, selon la nature des sujets. En un mot, le Public s'obstine à lui demander du beau dans toutes les productions de son essert.

La question est de sçavoir, quel est l'objet de la demande? Ce que l'on entend, ou plutôt, pour traiter la matière à fond, ce que l'on doit entendre par ce qu'on apelle Beau dans les Ouvrages d'esprit? Quelle en est la nature en général? combien il y en a de sortes? à quels traits on les peut reconnoître, pour les distribuer chacune dans sa classe particulière? ensin, quelle est la sorme précise du Beau dans le zotal d'une composition?

Voilà bien de la matière pour un seul Chapitre. Mais je ne désespère pas de l'y rensermer toute entière; ce que j'ai à dire s'adressant principalement aux personnes éclairées, dont la pénétration m'épargnera la longueur des raisonnemens, & dont l'érudition supléera sans peine à la multitude des autorités, qui me seroient peut-être nécessaires pour apuyer mes raisons.

D'abord en général, quelle est la nature du Beau dans les piéces d'esprit? Estce quelque chose d'absolu, qui ait droit de nous plaire par son propre sond; on seulement quelque chose de relatif aux dispositions particulières que nous aportons à les lire, ou à les entendre?

Qu'on ne soit pas surpris de me voir dé--buter par un doute, qui très-certainement n'en est pas un pour des esprits justes & pénétrans. Mais on ne peut ignorer que dans la République des Lettres, comme -par-tout ailleurs, il y a des gens qui, à l'exemple des anciens Sceptiques, regardent le Beau spirituel dont nous parlons, comme une affaire de pur goût & de pur fentiment. Ils entreprennent même quelquefois de le prouver à leur manière. Certains Ouvrages de poësse ou d'éloquence qui paroissent beaux dans un siécle, ne le paroissent pas toujours dans un autre. Ce qui plaît en Italie ou en Espagne, déplaît assez communément en France. Et sans

G 3

sortir de chez nous, il n'est pas rare qu'un Orateur ou un Poete, qui charmoit la Province , va échouer à Paris ; que ce qua a succès à Paris, tombe à la Cour; que la -Cour elle-même se trouve partagée sur le mérite d'un Auteur, ou, ce qui est encore plus étrange, qu'elle varie à son égard d'un jour à l'autre, lui donnant anjourd'hui fon aprobation , la retirant demain , felon le vent qui régne à Verfailles ou à Fontainebleau. Nos divers âges, nos caractéres particuliers, nos humeurs, nos fituations différentes, nos partis, nos intérêts, autres fources intarissables de variations & de variétés dans les jugemens que nous portons des Ouvrages d'esprit.

Or de là, concluent nos modernes Pyrrhoniens, ne s'ensuit-il pas que la beauté
de ces sortes d'Ouvrages n'a rien de fixe &
d'absolu? Que tout ce qui plait est beau
par raport à ceux qui le jugent tel, & par
conséquent que dès-là qu'il cesse de plaire;
il cesse d'être beau, non par aucun changement qui arrive dans sa nature, mais
par celui qui arrive dans nos opinions &
dans nos sentimens. D'où ils insérent sans
saçon, que nous devons étendre à tout le

proverbe ordinaire, qu'il ne faut pas difputer des goûts.

La vanité des Auteurs médiocres, & la préfomption des Lecteurs superficiels, sont assurément bien obligées à ces Messieurs, de leur donner un moyen si facile d'être toujours contens d'eux-mêmes; ceux-là de leurs Ouvrages, & ceux-ci de leurs jugemens. Mais dussent ils tous me traiter d'assassimple, comme ce foû d'Athènes traita ceux qui l'avoient guéri d'une illusion agréable, il faut essayer de les détromper, en désinissant ce qu'ils assectent de laisser toujours indésini, en distinguant ce qu'ils ne manquent jamais de consondre, & en les rapelant, s'il est possible, aux premiers principes du bon sens.

J'apelle Beau dans un Ouvrage d'efprit, non pas ce qui plait au premier coup d'œil de l'imagination dans certaines dispofitions particulières des facultés de l'ame, ou des organes du corps; mais ce qui a droit de plaire à la raison & à la résléxion par son excellence propre, par sa lumière, ou par sa justesse, &, si l'on me permet ce terme, par son agrément intrinséque.

C'est l'idée générale du Beau spirituel

G 4

dont il est question. Rendons-la plus sensible en la dévelopant.

Je distingue ici , comme dans les deux premiers Chapitres, trois fortes de Beau: Un Beau effentiel, qui plaît à l'esprit pur, indépendamment de toute institution, même divine : Un Beau naturel , qui plaît à l'esprit en tant qu'uni au corps, indépendamment de nos opinions & de nos goûts, mais avec une dépendance nécessaire des loix du Créateur, qui font l'ordre de la Nature : un Beau arbitraire , si j'ose ainst parler, ou, fi l'on veut, un Beau artificiel; qui plaît à l'esprit par l'observation de certaines régles, que les Sages de la République des Lettres ont établies fur la raison & fur l'expérience, pour nous diriger dans nos compositions.

Il s'agit donc de representer en détail ces trois sortes de Beau spirituel, chacune par les traits propres qui la caractérisent; mais en comptant toujours sur la pénétration des Lecteurs, pour éviter les longueurs dans une matière déja si étendue.

Premiérement, quel est ce Beau spirituel, primitif & original, que nous di-

fons être essentiel à une Pièce d'esprit, à un Discours, à un Poëme, à une Histoire, à tout Ouvrage, pour plaire à des hommes raifonnables ? Afin d'en découvrir le véritable caractère avec ses principaux traits, ou blions pour un moment nos goûts particuliers, capricieux & bizarres, comme les humeurs qui les font naître; changeans & variables selon les tems & les lieux; souvent qui se contredisent, & par conséquent qui ne décident rien. Confultons le goût général, fondé sur l'essence même de l'esprit humain , gravé dans tous les cœurs , non par une institution arbitraire, mais par la nécessité de la Nature, & par conséquent für & infaillible dans fes décisions. La courte analyse que j'en vais faire, demande un peu d'attention.

Un Orateur nous parle de vive voix; un Auteur nous parle par écrit. Le premier adresse la parole au public; le second l'adresse, non-seulement au public, mais encore à la postérité. Que doivent-ils faire l'un & l'autre, pour mériter les suffrages d'un auditoire si respectable ? Que leur a-t'on demandé dans tous les tems, depuis la naissance des Lettres jusqu'à nos jours?

Que leur a-t'on demandé dans toutes les Nations, depuis les extrémités de l'Orient, qui a vu naître l'éloquence, jusqu'à celles de l'Occident, qui l'a vue portée à sa perfection? Et aujourd'hui encore, qu'est-ce que toute la Terre leur demande, comme par le cri général de la raison?

La vérité, l'ordre, l'honnête, & le décent. Voilà , je ne crains pas d'en être jamais démenti par le bon goût, voilà le Beau essentiel que nous cherchons tous naturellement dans un ouvrage d'esprit. La Vérité, parce que la parole n'est instituée que pour en être l'interpréte, pour la dire , pour l'éclaircir , pour la faire passer d'un esprit à l'autre, comme une lumière qui doit être commune à tous les hommes. L'Ordre, parce qu'il y en a un entre les vérités. D'où il s'ensuit, que l'ordre est absolument nécessaire dans un discours, pour les mettre chacune dans fon vrai point de vue ; ensorte que les premières éclairent les suivantes, & que celles-ci à leur tour donnent aux premières par leur suite naturelle une espéce de nouvel éclar. L'Honnête, je veux dire ici le respect pour la Religion & pour la Pudeur, parce qu'il

est certain, comme nous l'avons fait voir en parlant du Beau Moral, que nous portons tous dans l'ame un fentiment d'honneur composé de ces deux vertus, qui s'offense nécessairement de tout ce qui les blesse. Régle indispensable, que les Payens mêmes ont reconnue : Platon dans fon fameux Dialogue du Beau dans le discours ; Longin dans son admirable Traité du Sublime; Cicéron, Quintilien, Senéque dans leurs Réfléxions fur l'Art Oratoire : ces grands génies, par un concert unanime, que la raison seule peut avoir formé entr'eux, nous donnent pour un précepte essentiel d'éloquence, de parler toujours de la Divinité avec respect, & de parler toujours aux hommes avec pudeur & modeftie. Jufques-là même que Senéque veut que l'Orateur se résolve plutôt à perdre quelquesuns des avantages de fa cause, que de manquer à cette régle de l'honnêteté pu-Blique. Satius est quanam cause detrimento tacere , quam verecundiæ damno dicere. Enfin le Décent, qui supose toujours l'Honnête, mais qui embrasse un plus grand terrein : quatriéme trait du Beau essentiel, absolument nécessaire à un Ouvrage d'esprit

pour contenter le goût du bon fens. En effet, le moyen qu'un homme, qui entreprend de parler au public, puisse réussir à lui plaire, s'il ignore les bienséances, les égards, ce qu'il doit aux tems, aux lieux, à la nature de son sujet, à son état ou à fon caractére, à celui des personnes qui l'écoutent, à leur qualité ou à leur rang, fur - tout à leur raison, qui dans le moment va juger de son cœur par ses paroles ; en un mot, s'il oublie dans fon discours cette noble décence, qui releve tout par sa grace naturelle, qui plait par elle-même & dont le plus grand Maître d'éloquence qui air jamais été, a fait expressément la loi capitale de son art? \* Caput artis , decere.

Mais qu'avons-nous besoin d'autorités pour nous convaincre de ce premier principe du sens commun, que la vérité, l'ordre, l'honnête & le décent sont des beautés essentielles à un Ouvrage d'esprit ? Je passe, sans m'y arrêter davantage, à un autre genre de Beau spirituel, qui n'est pas tout-à-fait si nécessaire dans une composite

tion, mais qui n'est pas moins indépendant de nos opinions & de nos goûts. C'est celui que nous avons apelé Beau naturel.

Je m'explique.

Si nous n'avions pour Auditeurs que de pures intelligences, ou du moins des hommes plus raisonnables que sensibles, nous n'aurions, pour les fatisfaire, qu'à leur exposer la vérité toute simple. Elle auroit par elle-même de quoi les charmer, par sa lumiére, par l'ordre des principes qui la démontrent, ou par celui des conséquences qui en naissent toujours en foule, comme les rayons du Soleil. C'est la seule beauté que l'on demande à un Ouvrage de Mathématique. Mais dans la plupart de nos discours, nous avons à parler à des hommes bien plus fenfibles que raifonnables , qui ne veulent rien entendre que ce qu'ils peuvent imaginer; qui croyent ne rien connoître que ce qu'ils peuvent sentir ; qui ne se laissent perfuader que par des mouvemens qui les transportent; en un mot, à des hommes qui se dégoûtent bien-tôt d'un discours qui ne dit rien à l'imagination, ni au coeur. de la reu pou en amaga annua

Ouoique peut-être il feroit à fouhaiter que notre goût fût un peu plus dégagé du commerce des fens, j'avoue que cette difposition ne m'étonne pas. L'imagination & le cœur font des facultés aussi naturelles à l'homme, que l'esprit & la raison. Il a même pour elles une prédilection qui n'est que trop marquée. Peut-on espérer de lui plaire fans leur presenter le genre de Beau qui leur convient, foit à chacune en particulier, foit au composé qui résulte de leur affemblage?

Il faut donc dans un discours , non-seulement dire la vérité pour contenter l'efprit; il faut la revêtir d'images, pour mettre l'imagination dans ses intérêts : l'accompagner de fentimens, pour la faire goûter au cœur ; l'animer par des mouvemens convenables, pour l'introduire dans l'ameavec plus de force. Ainsi le Beau, que nous apelons naturel, parce qu'il est fondé sur la constitution même de notre nature, se divise en trois espéces particulières , qu'il faut bien distinguer: le Beau dans les images, le Beau dans les fentimens, le Beau dans les mouvemens. C'est ce que nous allons tâcher d'éclaircir, non par des éxemples

qui nous meneroient trop loin, & quin'en donneroient encore que des idées bien courtes; mais en remontant aux principes gé-

néraux de la raison & du bon goût.

Que les images soient un agrément nécessaire dans un Discours d'éloquence ou de poësie, cela est indubitable. Elles nous mettent sous les yeux les objets dont on parle : elles y arrêtent la vue de l'esprit : elles foutiennent l'attention : elles préviennent le dégoût ; & ce n'est pas sans raison qu'on a dit, que tout Auteur doit être Peintre. Mais en quoi consiste leur véritable beauté ? J'en apelle encore ici au goût général. Nous aimons tous dans les peintures le grand & le gracieux : le grand, qui nous éleve, & le gracieux, qui nous attache. Voulez-vous donc faire des discours qui soient assurés de nous plaire? Notre imagination est naturellement vaste; presentez-lui de grandes images, elle ne peut fouffrir des portraits fecs & durs ; presentez - lui des images gracieuses. Que du moins l'un ou l'autre, le grand ou le gracieux, paroisse toujours dans vos tableaux. Mais fi vous trouviez le secret de les y rassembler quelquesois tous deux, le grand dans le gracieux, & le gracieux dans le grand; voilà le beau

complet des images.

Les sentimens ne sont pas toujours si nécessaires dans une composition. Il y a des matiéres qui n'en font pas susceptibles. Mais quand ils peuvent y avoir lieu, comme dans un Discours de Religion ou de Morale, dans un Poëme, dans une Histoire; quelles font les qualités qui en forment le vrai Beau? Consultons toujours notre Oracle infaillible du goût intime de la Nature. N'est-il pas vrai que dans les sentimens on ne peut souffrir le bas & le grossier ? qu'on aime au contraire le noble & le fin, ou le délicat? N'est-il pas vrai que c'est-là notre pente naturelle? Il n'y a point de cœur humain qui ofat m'en dédire. Un fentiment noble & généreux nous rend un témoignage agréable de la supériorité de notre ame aux choses basses & terrestres. Un fentiment fin & délicat nous donne un plaifir pur, qui nous saisit sans nous troubler, qui nous pénétre sans nous confondre. La conclusion est évidente. Que la noblesse ou la délicatesse doit régner dans tous les discours que nous adressons à des hommes,

ou plutôt, si la matière le comporte, l'une & l'autre ensemble. C'est dans les sentimens tout le beau que l'on peut souhaiter.

Que dirons-nous des mouvemens qu'on apelle pathétiques ? c'est-à-dire, des sentimens vifs & animés, suivis & poussés; si j'ose ainsi dire, avec une espéce de transport spirituel pour émouvoir l'ame d'un Auditeur ou d'un Spectateur, par raport aux objets qu'on lui presente. On voit assez que des mouvemens de cette nature ne doivent guéres paroître que dans les Piéces dramatiques, ou qui tiennent de ce genre par les circonstances , dans un Discours adressé à un vaste Auditoire, dans une ouverture d'Etats, dans un rentrée de Parlement, dans une cause illustre plaidée en plein Sénat ; en un mot sur les grands théâtres de l'éloquence ou de la poesse. Mais alors quelle est l'espèce de Beau qui les doit animer? Cest encore au goût général de la Nature à nous décider là-dessus. Or naturellement, qu'est-ce que nous admirons, qu'est-ce que nous aimons. dans ces mouvemens du discours que nous apelons pathétiques ? Je réponds sur la

91

foi de l'expérience universelle. C'est le fort & le tendre : deux espéces de pathétiques, qui sont évidemment les deux grands. mobiles du cœur humain. Le fort nous réveille, nous aplique, nous détermine :: le tendre nous attire, nous engage, nous fait déterminer par nous - mêmes. Le fort nous subjugue, pour ainsi dire, par la voïe des armes : le tendre nous follicite, nous. gagne, nous prend par intelligence & parcomposition. Le fort entre dans notre ame en conquérant, & comme par la bréche: le tendre se presente devant la place, comme un Roi débonnaire, qui n'a qu'à se montrer pour se faire ouvrir les portes. Je ne décide pas entre ces deux genres de mouvemens pathétiques, lequel répand plus de beauté dans un discours. Je dirai seulement, que pour leur imprimer ce merveilleux qui nous enleve dans certains. Auteurs, sur-tout dans les Anciens, Grecs. & Romains, vainement irions-nous implorer le fécours de l'Art. Le grand Art, & le seul Art, est de sçavoir se mettre dans les situations d'esprit & de cœur , qui les. enfantent, pour ainsi dire, sans douleur & fans effort du sein de la Nature. Autre-

SSAI

ment, je le déclare, tous les mouvemens les mieux figurés ne feroient à mes yeux que des convulsions de Rhéteur qui me glaceroient au lieu de m'enflammer, des grimaces de Comédiens qui me feroient rire, ou des emportemens d'Energumenes qui me feroient horreur. En un mot ils doivent naître, comme nous l'avons déja insinué, d'un certain transport naturel de l'ame , qu'on apelle feu , enthousiasme , fureur divine, fans laquelle, disent les Maitres de l'Art, il n'y eut jamais ni véritable éloquence, ni véritable poësie. Tel est le Beau que nous concevons dans les mouvemens qui doivent animer un Auteur dans la composition.

Je parcours ces matiéres plutôt que je ne les traite, sans m'arrêter à prouver ce que tout le monde fent. Mais prenons garde à une autre chose. Afin que les images, les fentimens, les mouvemens pathétiques, forment dans un Onvrage d'esprit un Beau véritable, il faut qu'ils y conviennent : il . faut que ces ornemens naturels du discours se trouvent apliqués sur un fond qui en foit digne, ou du moins qui n'en foit pas indigne par quelque difformité choquantes

Car certainement l'Auteur de la Nature n'a point formé les graces pour parer la laideur. C'est un principe incontestable, & · la conséquence que j'en veux tirer ne l'est pas moins. Le Beau essentiel du discours, dont nous avons d'abord parlé, doit doncêtre indispensablement le fond du Beau naturel dont nous parlons. La vérité, l'ordre, l'honnête & le décent sont des beautés nécessaires, que les images, les sentimens, les mouvemens pathétiques ne doivent jamais perdre de vue. Or, je le demande, que s'ensuit-il de là? Nos principes font évidens. Ne craignons pas de conclure. Donc , à proprement parler, les images ne sont belles dans un discours, qu'autant qu'elles parent la vérité. Les. fentimens n'y font beaux, qu'autant qu'ils ont pour objet la vertu. Et si vous y employez les monvemens pathétiques pour nous porter ailleurs qu'à ces deux fins essentielles de l'homme, c'est, pour ne rien dire de plus fort, un ornement déplacé, qui ne choque pas moins le bon goût, que le bon sens & les bonnes mœurs. Certe conclusion n'est-elle pas d'une évidence palparble

Que certains Auteurs du tems, Orateurs; Poëtes, Historiens, Philosophes mêmes si l'on veut, se fassent, tant qu'il leur plaira, d'autres maximes du bon goût ; qu'ils aillent choifir pour le fond de leurs Ouvrages. des erreurs impies ou des vices infâmes, des contes libertins ou des chroniques fcandaleuses, des médifances cruelles ou des calomnies controuvées pour noircir la vertu; que fur ce fond hideux ils répandent les fleurs à pleines mains, qu'ils en relevent la difformité par les plus belles couleurs, qu'ils y étalent tous les ornemens du discours, les images les plus gracieuses, les fentimens les plus doux, les mouvemens les plus forts, les figures les plus brillantes, les tours les plus fins, les termes les plus délicats : la raifon & l'honneur, qui entrent certainement dans l'idée totale du bon goût , reclameront toujours. contre cet affemblage. On dira toujours par-tout où il y aura une étincelle de sens commun, que tant de parures siéent mal avec la laideur, que le fond gâte la broderie, & que la matière dégrade la forme. En vain des esprits stupides ou corrompus nous vanteront la belle surface dont l'Au-

teur scait enveloper ses infamies : som masque est trop transparent pour cacher sa honte. On découvrira toujours au travers . & la fausseté de son esprit, & la corruption de son cœur, & par conséquent la dépravation de son goût. On louëra peut-être fes talens naturels, mais avec tout le mépris que mérite fa personne par un abus si abominable des dons de la Nature. Et en effet, j'en atteste le bon sens, quel mépris ne mérite pas l'impertinence d'un homme qui s'aplique à orner des monstres ? N'estce pas visiblement, qu'on me permette cette comparaison pour égayer un peu la matière, n'est-ce pas visiblement tomber dans le ridicule de ces personnes laides & disgraciées, qui n'ayant point par elles-mêmes de quoi plaire, se parent d'habits somptueux, magnifiques, brillans, pour attirer du moins par-là les regards du monde : mais qu'arrive-t'il ? Elles ont le malheur d'y réuffir, elles se font regarder. On admire la parure, & on méprise la personne. Combien d'Auteurs qui courent le monde, ont éprouvé le même fort en ornant des laideurs d'une autre espéce ? l'abandonne les aplications, & je réprends la suite de

notre division du Beau spirituel.

Des trois espéces générales que nous en avons distinguées, les deux premières, le Beau essentiel & le Beau naturel, sont si je ne me trompe, suffisamment éclaircies. Reste la troisième, que nous apelons Beau arbitraire, parce qu'elle dépend en partie de l'institution des hommes, des régles du discours qu'ils ont établies, du génie des Langues, du goût des Peuples, & plus encore des talens particuliers des Auteurs. C'est proprement la beauté qui, dans un Ouvrage d'esprit, résulte de l'agrément des paroles.

Pour nous en former une idée plus nette & plus étendue, je distingue dans le corps du discours trois choses qui en sont comme les élémens. L'expression, le tour, & le stile. L'expression, qui rend notre pensée; le tour, qui lui donne une certaine forme; & le stile, qui la dévelope pour la mettre dans les dissérens jours qu'elle demande par raport à notre desfein. On voit déja que ces trois élémens du discours y doivent avoir chacun sa beauté propre. Il s'agit de la faire connoître dans le détail, cette beauté propre de l'expression, du tour, & du stile. Suivons toujours les principes de la Nature.

On ne parle que pour se faire entendre. La première beauté de l'expression doir donc être la clarté. C'est elle qui porte nos pensées dans l'esprit des autres avec toute la fidélité que demande le commerce de la parole. Il y a même des Sciences, comme la Mathématique, l'Histoire, la Philosophie, qui n'exigent dans les termes que cette seule beauté. Mais il y a aussi des fujets où les personnes d'esprit , & qui est-ce aujourd'hui qui ne s'en pique pas? me peuvent souffrir qu'on leur parle d'une manière qui ne leur laisse rien à devenir. Ils vous entendent à demi mot dans un difcours de morale ou de mœurs. C'est donc alors une espéce de beauté dans l'expreffion, de ne leur en dire qu'autant qu'il en faut, pour leur donner le plaisir de supléer le reste; sur-tout quand on traite certaines matiéres délicates, où la vérité ne doit jamais paroitre que voilée. La difficulté est de prendre un juste milieu entre un jour trop clair qui n'attire point l'attention, & un jour trop sombre qui la rebute. Combien d'Ecrivains, même fameux, y ont échoué dans notre siècle? Ils ont voulu éviter dans leurs expressions une clarté trop sade à leur goût, & ils ont donné malheureusement dans l'énigmatique, l'entortillé, le mystérieux, sans songer que dans le discours le mystérieux est toujours bien près du précieux, & que le précieux ne va jamais sans le ridicule.

Quoi qu'il en foit de ces Auteurs, qui ont la manie de vouloir briller par les ténébres, il est certain en général, que le Beau dans les expressions consiste dans la manière lumineuse dont elles rendent notre pensée, tantôt simplement & en termes propres, pour la representer avec cette justesse inestimable qui est le charme de l'efprit pur ; tantôt en termes figurés , pour la revêtir de ces couleurs intéressantes, qui font les délices de l'imagination; tantôt en termes pathétiques, forts ou tendres, pour lui donner ce goût de sentiment qui enleve le cœur. Mais enfin, où les aller prendre, ces belles expressions? Sera-ce à la Cour ? fera-ce dans les Académies ? fera-ce dans les Livres ? Non, je l'ofe dire avec tout le respect que nous devons à nos modèles. Ces expressions trans-

meux a

plantées d'un esprit à l'autre dégénérent le plus souvent, comme les arbres, en changeant de terroir. Il faut que chacun les trouve dans son propre sond; ou si vous les empruntez d'ailleurs, il faut tellement vous les aproprier, qu'on y aperçoive toujours votre tour d'esprit. Je dis un tour qui ne les dépare pas. C'est la seconde chose qui nous frape dans un discours, & qui mérite une attention particulière.

La plûpart des hommes qui réfléchissent, ont à peu près les mêmes pensées sur les mêmes sujets. Il n'y a que se tour qui les distingue. Je veux dire, que la vérité qui se presente la même quant au sond à tous les esprits attentifs, se modifie diversement selon les diverses dispositions qu'elle trouve dans l'ame qui la conçoit. Elle se façonne, pour ainsi dire, dans notre entendement; elle se colore dans l'imagination; elle s'anime dans le cœur. Elle prend ainsi un certain air marqué, souvent original, qui de la pensée passe dans l'expression. C'est ce que j'apelle tour d'esprit.

On sçait que chaque Peuple a le sien

propre, qui forme le génie dominant de la Nation ; grave & majestueux en Espagne, libre & cavalier en France, véhément & . impétueux en Angleterre, délicat & fin en Italie, solide & ferme en Allemagne. Il en est de même des particuliers. Chacun a son tour d'esprit qui le caractérise dans sa nation. Le sublime de Corneille , & le gracieux de Racine; le bon fens lumineux de Boileau, & le sel enjoné de Moliére; la force de Boffuet, & la délicatesse de Fenelon; la noblesse de Malherbe, & le brillant de Fontenelle ; la vivacité rapide de Bourdaloue, & la douceur infinuante de Cheminais & de Maffillon ; le burin profond du Cardinal de Retz, & le pinceau leger de Pélisson, nous découvrent dans nos propres Ecrivains des maniéres de penser presque aussi différentes, que celles d'un Espagnol & d'un Italien. La question est de scavoir en quoi consiste la beauté de ce tour d'esprit , qui distingue les grands Auteurs des médiocres, qui reléve quelquesois leurs productions les plus foibles ; & d'où il arrive si souvent que la même parole, qui dans les uns ne paroît qu'une proposition toute simple, qui n'a rien de

piquant, devient dans les autres ce qu'on apelle une belle pensée, un beau fentiment, un bon mot. N'en foyons pas furpris. Les Auteurs médiocres, sans génie & fans ame, nous presentent les objets froids comme eux & inanimés, au lieu que les grands Ecrivains nous les transmettent, fi j'ose ainsi dire , avectoutes les images & avec tous les mouvemens qu'ils en reçoivent eux-mêmes. Les uns ne font que les crayonner, les antres les peignent. Ceuxlà ne sçavent tout au plus que les décrire; ceux-ci les gravent jusqu'au fond du cœur, par le tour d'imagination & de sentiment dont ils les animent. Nous en sommes frapés comme d'un éclair qui nous surprend: pourquoi ? Nons y voyons tout-àcoup paroître quelqu'un de ces traits du Beau essentiel ou naturel, dont nous avons tant parlé : ici un esprit vis & juste, qui sçait en peu de mots nous offrir plusieurs idées lumineuses : là un esprit facile & profond , qui pense & qui sçait nous faire penfer : un esprit fin & modeste , qui sçait nous faire entendre ce qu'il n'est pas permis de dire : une imagination riante, qui nous réveille par ses saillies : un génie éle-

vé, qui nous éleve avec lui au-dessus des préjugés vulgaires: un cœur généreux, qui nous rend, comme lui, supérieur aux soiblesses des autres hommes: en un mot, une manière de penser ou de sentir les chofes, qui n'a rien de commun, & qui n'a rien que de natures. Voilà dans une piéce d'esprit ce que nous croyons devoir entendre par la beauté du tour. Quelle est ensin celle du stile? Commençons toujours par désnir.

J'apelle stile une certaine suite d'expressions & de tours tellement soutenue dans le cours d'un Ouvrage, que toutes ses parties ne semblent être que les traits d'un même pinceau: ou si nous considérons le discours comme une espéce de musique naturelle, un certain arrangement de paroles, qui forment ensemble des accords, d'où il résulte à l'oreille une harmonie agréable. C'est l'idée que nous en donnent les Maîtres de l'Art.

Je suis fâché de le dire, mais il n'en est pas moins vrai, il s'ensuit de là qu'il y a aujourd'hui peu d'Auteurs qui ayent un vrai stile. On en trouve encore qui ont de l'expression. Il y en a même qui ont du

tour, du moins par intervalle. Il ne faut pour ces deux articles qu'un génie assez médiocre. Mais pour en former dans le difcours une suite bien liée, de manière que le bon fens , l'esprit & l'oreille soient par-tout également fatisfaits, il faut une certaine étendue d'intelligence & de goût, qui est une qualité bien rare. Ne diroiton pas même que plusieurs n'en ont pas l'idée ? Jugeons-en par la foule de nos Orateurs & de nos Ecrivains. Quelle est leur manière de composition? Quelques termes nouveaux : quelques phrases à la mode, quelques tours cavaliers ou précieux, quelques lieux communs souvent usés par nos ancêtres, quelques traits de Rhéthorique lancés au hazard, quelques petites fleurs dérobées en passant aux Anciens ou aux Modernes; c'est aujourd'hui notre stile ordinaire. Décousu & libertin , vagabond & inégal, fans nombre, fans mesure, fans liaifon, fans proportion ni entre les chofes, ni entre les mots. Me permettra-t'on de le dire? Nous ne voyons presque plus dans la République des Lettres que des Ouvrages de piéces raportées, & qui ne font point faites pour aller ensemble.

Cependant, peut-on douter que le stile, tel que nous l'avons désini, ne soit en quelque sorte l'ame du discours; l'attrait & le charme qui soutient l'attention de l'esprit par la suite des matières qu'il enchaîne ensemble; par la liaison naturelle des tours dissèreus dont il les assortit; par la douceur de l'harmonie dont il nous frape l'oreille, & par-là le cœur, qui par une impression invincible de la Nature, aime par-tout les accords, non-seulement dans la musique, mais en tout genre de composition ? Je ne crois pas qu'on m'en demande d'autre preuve que ce goût même de la Nature, qui est incontestable.

Ainsi en trois mots, voilà tous les traits que renserme l'idée du Beau dans le style: une suite marquée dans les matiéres, dans les pensées, dans les raisonnemens, qui compensent le sond du discours; un assortiment juste dans les tours & dans les figures sous lesquelles on les presente; une espéce d'harmonie dans le choix des termes qui en expriment l'enchaînement; & par-dessus tout le reste un certain seu répandu par-tout, qui ne sousser ni les réstexions inutiles, toujours froides; ni les saux

105

brillans, toujours ennuyeux; ni les paroles

ESSAI

superflues, toujours glacantes.

C'est en demander beaucoup à la plûpart de nos Auteurs. J'en conviens. Mais je les prie de considérer, que je parle du Beau dans le discours ; que je n'en parle que d'après les plus grands Maîtres, ou plutôt d'après les régles de la Nature ; & que s'ils n'ont pas le courage d'y aspirer, ils en seront quittes pour ne plus écrire, ou s'ils ne peuvent pas fe taire, pour continuer à écrire mal. On ne force personne au bien dans la République des Lettres.

N'exagérons pourtant pas la rigueur des loix. Nous n'avons garde de prétendre que le stile doive être par-tout également beau & soutenu. On permet dans la peinture quelques négligemens de pinceau, pour donner plus de relief aux traits finis & achevés. On peut aussi permettre dans le discours quelques négligences de stile, pourvu que l'Auteur sçache convrir ces petits défants par des beautés qui les effacent. Ciceron , ce grand modèle d'éloquence , ne vouloit point qu'à fes harangues on fe récriat trop souvent : Que cela est beau ! que cela est bien dit! Nolo nimium , belle

& festive. Il avoit pour maxime d'y laisser des ombres & des nuances, pour tempérer le brillant d'un sublime trop continu. Il ne faut jamais tomber, mais on peut defcendre quelquefois pour se relever tout-àcoup avec plus de force. Le feu de l'efprit, qui est l'ame du stile, ne doit jamais s'éteindre tout-à-fait; mais il y a des endroits où l'on peut lui permettre de s'amortir un peu, pour se rallumer en d'autres avec plus d'éclat. Je crois même, disoit encore un grand Maître de l'Art, qu'il faut pardonner à l'effor du génie quelques défauts réels, mais à condition que ce ne soit que des défauts, & non pas des monstres en fait de stile. \* Multa donanda ingeniis puto, sed donanda vitia, non portenta. C'està-dire, des irrégularités, mais non pas des désordres; des écarts, & non pas des égaremens; des hardiesses, & non pas des délires; des ombres, & non pas des obscurités; des fautes contre l'Ait, mais non pas contre la Nature. C'est-à-dire, en un mot, que les défauts pardonnables dans un difcours doivent être comme les taches du Soleil, qui ne se découvrent point à la sim-

\* Sen. l. 5. controv. pref.

ple vue, mais seulement au télescope, & qui alors même nous paroissent comme abforbées par la lumière qui les environne. C'est en matière de stile tout ce qu'on peut relâcher de la rigueur des régles. Mais voici un article sur lequel il n'y a point de grace à leur demander.

Je viens à la dernière question que nous avons propofée sur la nature du Beau spirituel : scavoir , quelle en est la forme précife, non plus dans les parties, mais dans le total d'une pièce. On peut se souvenir du grand principe que nous avons emprunté de Saint Augustin dans les chapitres précédens. Mais en tout cas je le répéte; c'est que l'unité est la forme essentielle du Beau en tout genre de beauté. \* Omnis perrò pulchritudinis forma unitas est. Nous l'avons apliqué au Bean fensible, nous l'avons étendu au Beau moral. On va voir qu'il embrasse également le Beau spirituel. Preuve manifeste que c'est un des premiers axiomes du bon fens & du bon goût.

Je dis donc que pour qu'un Ouvrage d'éloquence ou de poësse soit véritablement beau, il ne suffit pas qu'il ait de beaux traits. Il saut qu'on y découvre une espéce d'unité, qui en fasse un tout bien assorti. Unité de raport entre toutes les parties qui le composent : unité de proportion entre le stile & la matière qu'on y traite: unité de bienséance entre la personne qui parle, les choses qu'elle dit, & le ton qu'elle prend pour les dire. C'est le fameux précepte d'Horace, ou plutôt de la Nature.

Denique sit quodvis simplex duntaxat, & unum,

Tâchons de bien concevoir tout le prix de cette unité du discours par les disparates, & par les contrastes ridicules où tombent nécessairement les Auteurs qui la négligent.

On a trop d'expérience pour ignorer qu'il y en a un très-grand nombre qui bornent tous leurs foins à bien former chaque partie de leur Ouvrage fans penfer au tout. Un Poëte Lyrique, par éxemple, ne fongera qu'à faire de belles strophes; un Poëte Dramatique, qu'à composer de belles scènes: un Orateur, qu'à tracer de belles figures; un Auteur, qu'à semer dans

<sup>\*</sup> S. Aug. ep. 18. édit. PP. BB.

fon Livre beaucoup d'esprit. On coud ainsi ensemble, disoit Horace des Ecrivains de son tems, deux ou trois bandes de pourpre: Unus, & alter assistur pannus: voilà une piéce faite. Ces Messieurs ne laiffent pas d'éblouir d'abord un certain Public, parce qu'en effet ils ont de tems en rems quelques beautés. Mais parce que tontes ces beautés disparates ou fans liaison, n'agissent que séparément, quel en est l'effet ordinaire? On s'aperçoit bien-tôt, que par cette composition décousue, ils ont trouvé l'art de faire une méchante Ode avec de belles strophes; une Tragédie pitoyable, avec de belles scènes ; une Harangue fade & insipide, avec de belles figures; un Livre très-ennuyeux, avec de beaux traits d'esprit. Semblables à ces Peintres d'un talent borné, qui sçavent bien faire un portrait, mais qui ne fçauroient faire un tableau ; ils réuffissent en détail , & ils échonent dans l'ensemble. Ils font élégamment une description , un recit ; mais tons ces membres détachés n'ont point d'articulations, qui en fassent un corps. Chaque pensée, chaque mot, est un éclair qui nous réveille; mais rassemblez tous ces

éclairs, vous n'en ferez jamais un beau jour. Ainsi un Ouvrage d'esprit plaît par parties, & il déplaît par le tout. On en lira peutêtre une page; mais lise qui voudra toute la piéce. La suite y manque: l'unité y est rompue; & je ne puis me résoudre à suivre un Auteur qui ne se suit pas lui-même.

l'avoue que , malgré le goût libertin de notre siécle, il est encore des esprits folides. Ils scavent prendre un dessein , en affortir les matériaux, en former une suite bien liée. Ils vont toujours à un but fans écart, ou du moins fans égarement. Le fond de votre ouvrage est donc parfaitement beau. Je vous en félicite; mais par malheur votre stile dépare votre matiére, ou la pare trop. Vous entonnez la trompette dans une églogue, & vous prenez le chalumeau dans un poëme épique. Votre sujet est sublime, & votre stile rampant; ou au contraire, votresujet est simple, & votre stile pompeux. Vous confondez tous les genres d'écrire. Vous parlez Prose en vers , & Vers en prose. Vous portez dans l'Histoire le ton de la Chaire, dans la Chaire les sleurs de l'Aca-

démie, & dans l'Académie le stile austère du Barreau. Du reste , votre discours est bien pris, le quadre en est beau, le plan bien tracé, bien ordonné, bien rempli. C'est-à-dire, que vous entendez bien le dessein, mais que vous manquez dans le choix & dans l'aplication des couleurs. Disproportion choquante, qui rompant l'unité de votre discours dans un point aussi essentiel que le raport du stile à la matiére, détruit manifestement, ou du moins dégrade la beauté du fond par le contraste de la parnre.

Voilà bien des attentions que l'on demande à un Auteur. Ce n'est pas tout. Il ya une troisième espèce d'unité, qui n'est pas moins nécessaire à la beauté d'une piéce d'esprit : c'est pa où je vais finir ce

Chapitre.

Quand on lit un Ouvrage, on en lit aush l'Auteur. C'est une expression reçue, mais dont on me permettra d'étendre un peu la fignification. Je veux dire, que naturellement on compare sa personne, son état, fon âge, fon caractére, fa religion, sa naissance même, & le rang qu'il tient dans le Monde, avec les choses qu'il dit >

avec sa manière de penser, avec son stile, fon air , fon langage , avec le ton qu'il prend dans ses discours : on examine si tout cela lui convient felon les loix de la décence; on incorpore, si j'ose ainsi m'exprimer , l'Auteur avec sa piéce pour voir le total qui en résulte. En un mot, on veut trouver dans un Ouvrage d'esprit, un tableau dont la perspective soit un honnête homme, qui parle au Public avec tout le respect qu'il doit à la vérité, à l'ordre, à fon propre honneur , & à l'honnêteté publique; c'est ce que j'apelle unité de bienféance. La régle est incontestable ; mais parmi nos auteurs, fur-tout depuis un certain tems, qui est-ce qui l'observe avec toute l'éxactitude requise ? ou plutôt, combien en voyons-nous qui la violent fans égard ? Est-ce manque d'étendue d'esprit pour en embrasser tous les raports? est-ce inattention ? est-ce ignorance des régles, ou mépris des loix & des mœurs? Quelle qu'en soit la cause, qui ne peut être que honteuse, il est manifeste que ce défaut d'unité de bienféance répand toujours dans leurs écrits un certain air discordant qui choque la raison, & par conséquent le bon goût.

Car j'en apelle encore une fois au fentiment de la nature : le moyen de n'être pas choqué en lifant , par éxemple , un Auteur qui se pique de finesse d'esprit, &c qui ne scait nous entretenir que de grossiéretes: un Poëte, qui se pique de bon sens, & qui dans une Ode férieuse met tous les délires imaginables sur le compte de la raifon : une Poëtrice , ( qu'on me permette ce terme ) qui nous vante par-tout la beauté de son ame , & qui nous déclare sans facon que l'idée d'honneur l'incommode : un Petit-maître du Parnasse, à peine sevré du College, qui prend déja le ton des Boileau & des Corneilles, pour y prêcher la Réforme : un Auteur Chrétien, qui fait le Juif errant ou l'Espion Turc , pour nous debiter plus librement ses extravagances & fes impiétés : un Philosophe, qui, felon lui, a professé toute sa vie le pur Evangile, affecté hautement la qualité d'honnête homme, défié tous ses adversaires de le trouver en défaut fur la Religion & fur les Mœurs,& qui ne travaille depuis près de quarante ans que pour amasser dans un seul Ouvrage une bibliothéque entière d'irreligion & d'infamie : des Auteurs confacrés par la fainteté

de leur état, qui prennent le masque de Cavaliers, pour en prendre impunément le stile libertin ; qui s'amusent à faire des Romans de galanterie, des Opéra tout profanes, des Comédies bouffonnes, des Contes ridicules; ou qui, par un abus encore plus énorme, établiffent dans leurs cabinets des manufactures de Libelles, d'où ils lâchent dans le monde la médifance, la ca-Iomnie, la fureur, toujours déguisées sous quelques beaux noms, mais toujours reconnoissables. Peut-on, dis-je, en lisant de pareils Ecrivains, s'empêcher d'y apercevoir avec horreur un contraste révoltant? & pourquoi révoltant ? Je le demande à quiconque a des mœurs. N'est-ce pas surtout par l'oposition indécente qui se trouve entre le caractère de l'Ouvrage, & celui que devroit avoir l'Auteur ? c'est-àdire, parce qu'on y voit rompre sans respest cette aimable unité de bienséance, qui de l'Auteur & de fon Ouvrage ne doit faire qu'un tout, dont aucune partie ne deshonore l'autre, ni par sa dissormité, ni par son incongruité.

C'est tout ce que j'avois à dire sur le Beau dans les Onyrages d'esprit. Rassem-

114

blons-en tous les traits en peu de mots pour le rendre plus sensible. Que la base en foit toujours la vérité, l'ordre, l'honnête, & le décent. Que sur ce fond du Beau esfentiel on répande, felon l'exigence des matiéres, les images, les fentimens, les mouvemens convenables, toutes les graces du Beau naturel. Que l'expression, le tour, le stile, relévent encore à l'esprit & à l'oreille ces beautés fondamentales du difcours, mais avec un art qui ressemble si bien à la Nature, qu'on le prenne pour elle-même. Enfin, que tout cela forme un corps d'ouvrage lié, fuivi, animé, foutenu, & dans lequel il n'y ait aucun horsd'œuvre qui en rompe l'unité.

Denique sit quodvis simplex duntaxat, & unum.

## 

## CHAPITRE IV.

Le Beau Musical.

D Ans les trois premiers Chapitres sur le Beau, je n'ai presenté que des Spectacles. A l'œil, celui du Beau visible; au cœur, le Beau moral; à l'esprit, le Beau spirituel. Il faut aussi contenter l'oreille. Je me propose de donner maintenant une espéce de concert, en parlant du Beau Musical.

Mais avant que d'entrer en matière, on me permettra de préluder un peu d'abord . comme les autres Musiciens, c'est-à-dire, d'y préparer par quelques notions générales de Musique, puisées dans la Nature, par l'établissement des principes de l'harmonie, fondés sur l'expérience; & par un abregé historique des divers fystêmes, qu'on en a formés en divers tems. Connoissances préliminaires, sans lesquelles il me seroit assez difficile de me faire bien entendre, quand il s'agira d'entrer dans le fond du Beau Musical. Ainsi je diviserai ce Chapitre en deux Articles , dont le premier ne fera qu'une préparation au fecond.

## ARTICLE PREMIER.

D'abord il est certain que la Musique nous charme tous naturellement. C'est

117

un goût austi ancien que le Monde, aussi répandu que le Genre - humain; & le Créateur qui nous l'a inspiré avec la vie, n'a rien oublié pour l'entretenir dans notre ame par les concerts naturels de voix & d'instrumens, que sa providence nous fait entendre de toutes parts. Des oiseaux qui chantent, comme pour nous piquer d'é-. mulation; des échos qui leur répondent avec tant de justesse; des ruisseaux qui murmurent ; des rivières qui grondent ; les flots de la mer qui montent & qui descendent en cadence, pour mêler leurs sons divers aux résonnemens des rivages : ici les, Zéphirs, qui foupirent parmi les roseaux; là les Aquilons, qui sifflent dans les forêts ; tantôt tous les Vents conjurés, ou plutôt concertés ensemble par la contrariété même de leurs mouvemens, qui après s'être choqués dans les airs, se réfléchissent conre les corps terrestres, montagnes, rochers, bois, vallons, collines, palais, cabanes, pour en tirer toutes les parties. d'un concert; & afin que rien ne manque à la symphonie, ausquels souvent se joint dans les nues cette belle basse dominante, vulgairement nommée Tonnerre, figrave, si majestueuse, & qui sans doute nous plairoit davantage, si la terreur qu'elle nous imprime, ne nous empêchoit quelquesois d'en bien goûter la magnisque expression.

Mais après l'orage voilà l'Iris qui paroît pour nous annoncer le calme. Le croiroit-on que c'est encore là une image musicale? On ne peut en douter depuis les expériences du célèbre Monfieur Newton. Il en raporte plusieurs dans son Optique, \* d'où il réfulte évidemment que les fept couleurs de l'arc-en-ciel ; fçavoir , le rouge, l'orangé, le jaune, le vert, le bleu, l'indigo & le violet, y occupent dans la bande colorée, des espaces qui sont entr'eux dans la même proportion que les intervalles des sept tons de la Musique; Voilà donc une espèce de tablature naturelle que le Créateur presente à nos yeux, pour nous initier aux mystères de cet Art. Et avec elle combien nous donne-r'il de moyens pour l'exécuter avec succès ? Tant de corps fonores pour construire nos instrumens; des cordes harmonieuses pour en tirer des sons agréables; des mains & des

\* Newt. Opt. p. 104. & 177.

doigts agiles pour en composer des accords; des voix de tous les degrés, des basses, des tailles, des dessus, pour en former des accompagnemens, & ce qui étoit encore plus essentiel, un juge sin & délicat pour en diriger le concert, je veux dire l'oreille, que tout le monde reconnoît aujourd'hui sans contestation pour le plus subtil & le plus spirituel de nos sens.

J'ai donc eu raifon d'affurer que l'Auteur de la Nature n'a rien onblié pour entrenir dans nos cœurs le goût de la Musique. Il y a réussi : nous la voyons aimée parmi tous les peuples de la Terre. Mais fi le goût en est commun , on peut dire que la vraïe idée en est assez rare. On se contente presque toujours du plaisir senfible qu'elle imprime dans le cœur, fans remonter à la fource, qui, avec ce plaisir fensible, nous en donneroit un raisonnable infiniment plus délicieux. Il faut donc, après avoir ébauché l'idée de la Musique par la considération des essais que nous en trouvons dans la Nature, poser les principes fondamentaux de l'Art pour en rendre la notion plus étenduë. C'est un second prélude, qui ne me fournira pas

des images auffi agréables que le premier, mais qui en récompense me sera beaucoup plus utile pour faire entendre pleinement mon sujet.

La Musique dans sa notion propre, est la science des sons harmoniques & de leurs accords.

J'apelle son harmonique, non pas un son tout simple, sec, & instantané, qui n'est proprement que du bruit, comme celui d'un caillou qui en frape un autre; mais un son, qui par la résonnance du corps sonore d'où il part, nous sait entendre outre le son principal, une succession de plusieurs autres agréables à l'oreille: comme celui du timbre d'une bonne cloche, celui de la corde d'un clavecin, ou celui d'une voix sonore qui entonne un air. Je dois cette idée au célébre Monssieur Sauveur. Hist. Académ. 1701. p. 299. Mém.

Le fon harmonique fe divise en grave & en aigu. Tout le monde sçait, que du grave on monte à l'aigu, suivant l'ordre des notes musicales, ut, re, mi, fa, fol, la, si, ut, & que l'on descend de l'aigu au grave dans un ordre contraire, ut, si,

la, fol, fa, mi, re, ut. C'est ce qu'on apelle gamme.

Il y a huit sons dans cette suite harmonique. On passe de l'un à l'autre, soit en montant, soit en descendant, par certains degrés ou intervalles qui les sient ensemble. Il y en a sept, & on les nomme vulgairement les sept tons de la Musique: Septem discrimina vocum. Nous en donnerons ailleurs une idée plus éxacte. Il suffit ici de remarquer en général:

r. Que si l'on prend les luit sons harmoniques en montant, on apelle seconde
la distance du premier au second, celle de
ut à re; tierce, la distance du premier au
troisième, celle de ut à mi; quarte, sa
distance au quatrième sa; quinte, sa distance au cinquième sol; sixte, sa distance au septième; la septième, sa distance au septième se; ensin ostave, sa distance au huitième, celle de ut à ut. Laquelle, comme on le voit, renserme dans son étendue
tous les autres intervalles.

2. Que si l'on veut pousser plus loin cette suite harmonique, en montant du second ut à un troisséme, d'un troisséme à un quatrième, &cc. on apellera les notes interposées.

interposées de l'un à l'autre, neuvième, dixième, onzième, &cc. du nom de leur rang numérique. Ainsi une voix peut quelquesois s'élever au-dessus de la première octave qu'elle a entonnée : c'est en quoi consiste son étendue.

3. Que le son n'est grave ou aigu que par comparaison; qu'il faut deux sons disférens, l'un grave & l'autre aigu, pour saire un ton; deux tons pour faire une consonance, deux consonances pour faire un accord, plusieurs accords pour saire un mode; & plusieurs modes pour faire une harmonie complette, une mélodie de voix, ou une symphonie d'instrumens, bien remplie & bien variée: ce qu'on apelle aussi modulation.

4. Que deux fons harmoniques peuvent être ou successifs ou simultanés. Successifs, quand ils s'entresuivent comme dans le chant d'une seule voix. Simultanés, quand ils s'accompagnent, lors, par éxemple, que plusieurs voix chantent en parties.

Dans l'un & dans l'autre cas, les deux fons peuvent produire dans l'oreille trois expressions dissérentes. L'union, la confonance, & la dissonance.

L

L'unisson, quand ils sont tous deux si égaux & si consonans, qu'ils semblent ne saire qu'un seul & même son.

La consonance, quand l'aigu & le grave fe mêlent sans se consondre, ensorte qu'on en voit sans peine la différence & la consormité, la distinction & l'union: ce qui donne à l'ame un plaisir facile, & parlà très-agréable.

La dissonance, quand ces deux sons se trouvent au contraire si dissérens ou si disproportionnés, que leur raport paroît à l'oreille, ou indéterminable, où trop dissicile à déserminer: dissicultés que l'ame ne peut sentir sans quelque désagrément.

De cette idée générale de la Musique, il est aisé de conclure, que c'est une science mixte, qui tient en même-tems, & de la Physique & de la Mathématique. Deux territoires, prenons-y garde, qu'il y faut bien distinguer pour leur assigner à chacun ses droits & ses limites.

En tant que Science Physique, elle a pour objet le son harmonieux tel que nous l'avons désini, le tems de sa durée, son degré d'aigu & de grave, ses élévations & fes abaissemens réciproques, les vibrations des corps sonores qui le rendent, celles de l'air qui le transmettent, & la nature des impressions qu'en reçoit l'oreille, selon

qu'elle en est frapée.

En tant que Science Mathématique, elle considére les raports géométriques des sons, des intervalles qui les séparent, des cons qui en résultent & des accords qu'elle en compose. Elle exprime ces raports par des nombres, pour les representer à l'esprit avec toute la précision que demande une science véritable. Enfin de ces nombres, qu'on apelle sonores à cause de cet usage, elle sorme des proportions & des progressions harmoniques, pour mettre tout en règle dans ses compositions. Ainsi nous pouvons encore la définir sous ce regard, la Géométrie des Sons.

La fin de la Musique est double, comme son objet. Elle veut plaire à l'oreille, qui est son juge naturel. Elle veut plaire à la raison, qui préside essentiellement aux jugemens de l'oreille. Et par la plaisir qu'elle cause à l'une & à l'autre, elle veut exciter dans l'ame les mouvemens les plus capables de ravir toutes ses facul-

1.2

tés. Un ancien Auteur, nommé Aristide, sameux par un excellent Traité de Musique, lui donne une sin encore plus noble. C'est de nous élever à l'amour du
Beau suprême, Finis Musica pulchri
amor.\*

N'en doutons pas, c'est-là principalement qu'elle doit tendre. Je sçaitrès-bien que la plûpart des amateurs de la Musique ne s'élevent pas si haut. Mais pour saire voir la solidité de cette pensée, nous n'avons qu'à considérer la nature des nombres que nous avons apelés sonores, & ausquels tant de Philosophes ont attribué toute la force de l'harmonie. Du moins est-il certain qu'ils y entrent pour beaucoup. Il s'agit, pour mettre tout le monde au sait du Beau Musical, de les déterminer par des principes sûrs.

. L'expérience nous aprend :

1. Que tout le reste étant égal en deux cordes sonores, inégales en longueur, le son de la plus longue est toujours plus grave que celui de la plus courte; que si

l'on allonge un peu la plus courte, le son qu'elle rendra devient d'autant plus grave, qu'elle aproche plus d'être égale à la plus longue; ensin, que les deux sons arrivent à l'unisson parfait, quand les deux cordes parviennent à être parfaitement égales. C'est un principe reconnu des Anciens & des Modernes; & le grand Descartes, qui l'avoit éxaminé par lui-même, en a fait le sondement de son Abregé de Musique.

2. Que si l'on divise une corde sonore en 2, en 3, en 4, en 5 ou en 6 parties égales, le son de la corde entière, & celui de l'une, ou d'un certain nombre de ses parties aliquotes, produiront dans l'oreille cette impression agréable qu'on apelle Consonance. Jusques-là rien de surprenant.

Voici une espèce de paradoxe.

Il n'en fera plus de même, si l'on pousfe plus avant la division de la corde; par éxemple, en 7 ou en 8 parties égales. On éprouvera que la corde entière & ses parties, ne rendront plus des sons amis & consonans; mais, si j'ose ainsi dire, des sons ennemis, discordans, rudes, & d'autant plus désagréables, que leurs raports feront plus difficiles à déterminer. C'est

<sup>\*</sup> Aristid. p. 130. edit. Moibem, Sao # 65 Ths.

Macienis Ta Tou nadoù épotin.

un fait attesté par toutes les oreilles musicales, depuis le fameux Pythagore, le premier que nous sçachions qui ait entrepris de réduire la Musique en Art, jusqu'à M. Rameau, le dernier de nos Auteurs qui en ait traité un peu à fond.

Ainsi tous les nombres sonores se trouvent renfermés dans les fix premiers termes de la suite naturelle : 1. 2. 3. 4. 5. 6. Or fix termes ne donnent que cinq intervalles immédiatement confécutifs. D'où je conclus que nous n'avons que cinq confonances primitives, representées par les intervalles ou par les raports géométriques de ces nombres : l'octave par le raport de 1 à 2; la quinte par celui de 2. à 3; la quarte par celui de 3 à 4; la tierce majeure par celui de 4 à 5; & la tierce mineure par le raport de ç à 6.

On distingue les confonances en simples

& en composées.

On apelle fimples , celles dont le raport n'est pas plus grand que la raison double. Telles sont par conséquent toutes les confonances primitives.

On apelle composées, celles dont le raport est plus que double ; comme celui de 1 à 3, qui donne la double quinte; celui de 1 à 4, la double octave ; celui de 1 à 5, la double tierce, &c.

Le nombre des consonances ne peut donc être que très-borné. Il y a au contraire une infinité de dissonances, mais qui ne sont pas toutes également desagréables. Il y en a même qui ne laissent pas de plaire, sinon par leur nature, du moins par le mérite emprunté de quelques belles consonances voisines, on par l'usage que les Maitres de l'Art en sçavent faire par le moyen du tempérament. Aussi les Anciens, tout scrupuleux qu'ils étoient en cette matière, n'ont-ils point fait difficulté d'en admettre quelques-unes dans leur Musique. Toutes celles, par éxemple, qui semblent. naître en quelque forte des consonances primitives par la multiplication ou par la division des nombres sonores.

- Par la multiplication, comme les intervalles compris entre leurs quarrés, 4. 9. 16. 25. 36. dont les raports confécutifs de 4 à 9, de 9 à 16, de 16 à 25, & de 25 à 36, nous offrent tout de suite la neuviéme, la septième, la quinte superflue, & la fausse quinte.

Par la division, comme les raports des Quotiens, qui expriment les plus petits intervalles de la Musique, ou les élémens des confonances.

Il y en a trois: les tons, les demi-tons, & le comma. On les divise en majeurs & en mineurs.

Le ton majeur est la différence, ou plutôt le raport géométrique de la quinte à la quarte, qui est 3. C'est la distance de reàmi dans la gamme vulgaire.

Le ton mineur est la différence de la quarte à la tierce mineure, qui est 950

C'est la distance de ut à re.

Le demi-ton majeur est la différence de la quarte à la tierce majeure, qui est 15. C'est la distance de mi à fa ou de si à uts

Le demi-ton mineur, qu'on apelle aussi Dieze, est la différence de la tierce majeure à la mineure, qui est 24. Il n'y en a point d'exemple dans la gamme ordinaire, qui est celle de la Nature toute simple ; mais on en fait un grand usage dans la Musique sigurée.

Les comma font des parties de tons encore plus petites. Le majeur est la différence du ton majeur au mineur, qui

est :0. & le mineur, la différence du semi-ton majeur au mineur, qui est 125.

Les profonds Musiciens portent encore plus loin leurs opérations fur les nombres sonores, pour trouver des parties de tons encore plus fines. Mais pourquoi, dirat'on, tant de calculs si pénibles dans un Art tout destiné à la satisfaction des sens, qui ne s'amufent guéres à supater leurs plaifirs ? N'aura-t'on jamais que de l'ingratitude pour les Géométres, qui se donnent tant de peines pour nous en épargner ! N'a-t'il point fallu, pour diriger le Musicien dans ses compositions, déterminer le chant où la Nature nous conduit par elle-même, & celui où l'Art peut conduire la Nature sans la forcer? Or, c'est par le moyen de ces opérations, jointes à l'expérience qui les a toujours ou prévenues, ou confirmées, que les Inventeurs de la Musique ont découvert, que la voix ne peut entonner avec grace, que la moitié, le tiers, ou le quart d'un ton.

De là les trois fameux systèmes des Anciens, que nous suivons encore. Le diatonique, le chromatique, & l'enharmonique : le premier , qui procéde par des moitiés; le fecond, par des tiers; le troisié-

me, par des quarts de ton.

Le premier , qui est le plus naturel, plaît à tout le monde : le second , qui ajoute beaucoup d'art à la Nature, plaît surtout aux sçavans Musiciens: le troisiéme; qui est le plus éxact & le plus sin, ne plait guéres qu'aux plus habiles , & aux plus profonds d'entre les habiles. C'est ainsi que le célébre Aristide \* les a autresois caractérisés. Plutarque en parle à peu près dans les mêmes termes, & nous ne croyons pas que le jugement de l'oreille ait changé à cet égard depuis ce tems-là.

Dans la pratique de ces trois systèmes d'harmonie, on peut encore distinguer deux espéces de Musique : la Musique juste, & la Musique tempérée; la première, géométriquement éxacte; & la feconde, qui ne l'est que physiquement. L'Histoire en fixera peut-être mieux les idées, que des définitions en forme. C'est le troisiéme

prélude que j'avois promis.

Pythagore †, qui étoit trop sage pour

un Musicien, observa scrupuleusement les régles qu'il avoit trouvées de la Musique juste. Il n'admettoit dans ses compositions que les confonances primitives. Il en bannissoit à toute rigueur les dissonances les plus fuportables. Il y vouloit par-tout la précision de la régle & du compas. Mais quel fut le succès de cette justesse trop mathématique? Il réussit à plaire à la raison, ce qui n'est pas un grand mérite auprès du peuple: & il ne contenta pas l'oreille, à qui sa Musique parut trop simple, trop séche, trop abstraite; ce qui est toujours

un grand défaut.

Après un peu plus d'un siécle, Aristoxéne chercha le moyen d'y remédier. Il trouva le tempérament, une des plus belles inventions de l'esprit humain. C'est-à-dire, la manière de concilier les dissonances avec les consonances par une altération modérée des unes & des autres, pour en tirer des accords plus piquans & plus variés. Mais quoique très-habile dans fon Art, il ne prit pas garde, qu'à force de piquer on bleffe. Il prodigua trop le sel des dissonances, & on l'accusa bien-tôt d'avoir cherché à plaire à l'oreille aux dépens de la raison : ce qui

<sup>\*</sup> Aristid. p. 19. edit. Meib. † L'an du Monde 3480.

déplut aux Sages d'Athènes, où la Musique faisant partie de l'éducation des enfans, on jugea qu'il étoit à craindre, que la licence musicale n'influât trop de liberté dans les mœurs de la jeunesse. Il fallut donc tempérer ce tempérament même, en le réduisant à des bornes, où la justesse ne sût pas trop sensiblement violée.

Ptolomée, \* parmi les Anciens, tâcha de le rectifier par de nouvelles régles. Zarlin, parmiles Modernes †, y réuffit encore mieux dans ses Institutions Harmoniques : Ouvrage le plus rempli que nous ayons fur les matières musicales, & qui a mérité à fon Auteur le glorieux titre de Prince des Muficiens. Deux célébres Membres de l'Académie Royale des Sciences, Monsieur Huygens & Monsieur Sauveur se sont signalés de nos jours § dans la même carrière, en inventant chacun un nouveau systême de Musique tempérée. Le grand Lulli \*\* nous a donné plus dans ses admirables compositions, où en suivant pas à pas le génie de

la Nature, il a éxécuté tout ce que la plûpart des autres n'avoient fait qu'imaginer. Nous ne parlons point d'un nouveau Musicien \* qui semble partager tout Paris. Nous laissons mûrir sa réputation, d'autant plus que les principes qui lui font propres, ne font pas encore affez bien établis , pour . la mettre hors d'atteinte aux révolutions de la fortune.

Mais ne dirons-nous rien de la famenfe querelle entre les partifans de l'ancienne Musique, & ceux de la moderne? Cette question n'entre pas dans mon dessein. Cependant, fraprès avoir lu tous les Auteurs que j'ai pu trouver sur la Musique, depuis Aristoxene jusqu'à Monsieur Rameau, il m'étoit seulement permis de dire l'impresfion qui m'en est restée, je la rendrois en trois mots. Les Anciens sont les peres de la Musique; ils en ont établi tous les principes; & par le goût musical que leurs Ouvrages ont répandu de siècle en siècle, ils ont produit des enfans, dont il m'a paru que la plûpart ne connoissent pas leurs peres : & que d'autres , encore plus

L'an de N. S. 140.

<sup>†</sup> En 1589.

<sup>§</sup> En 1699.

ax Mort en 1686.

ingrats, refusent de les reconnoître.

La question d'ailleurs n'est pas fort importante, ni même trop raifonnable. Nous n'avons plus les piéces muficales des Anciens, où aparemment le génie & le goût répandoient des graces que les Livres ne sçauroient exprimer. La dispute qui s'éleve depuis quelque tems fur la presséance entre la Musique Italienne & la Musique Françoise, peut avoir plus de fondement & d'utilité. Mais je ne sçai si elle fait plus d'honneur à notre goût. Il y a foixante ans que la Musique Françoise, qui se contente dans ses compositions de parer modestement la Nature, l'emportoit sans contradiction sur tous les brillans de la Musique Italienne. Lulli , quoiqu'Italien de génie & de naissance, mais François d'éducation & de goût, l'avoit rendue par-tout victorieuse. Je pourrois citer en sa faveur le témoignage de toute l'Europe, qu'elle attiroit à Paris. La Musique Italienne, qui ne laissoit pas dès - lors de nous être fort connue, ne lui servoit encore que d'ombre. Mais depuis quelques années Lulli commence à devenir ancien. Voilà le moment fatal de la révolution. Cela fuffit à

SUR LE BEAU.

mille gens pour le releguer presqu'au rang des Musiciens Grecs. Il n'est pourtant pas si abandonné, qu'il n'ait encore nombre de partifans. Mais combien de tems tiendront-ils contre le torrent de la mode?

C'est-là l'état present de la Musique en France. J'ai cru devoir l'exposer d'abord avec les premiers élémens de cet Art, pour mettre tout le monde au fait du Beau mufical. Mais enfin c'est trop préluder, il est tems de venir à la piéce même.

## ARTICLE SECOND.

Un ancien Auteur de Musique, \* dont nous avons le Traité dans la collection des Musiciens Grecs, entre dans son sujet par un enthousiasme digne de sa matière :

Profanes , fuyez de ces lieux : Accourez, amateurs des beautés éthérées : Ce n'est qu'aux ames épurées Que se doit adresser le langage des Dieux.

C'est l'idée que tous les anciens Philosophes, Platon à la tête, avoient de la

\* Gaudent, edit. Meibom.

Musique. Ils la regardoient comme un langage tout divin, par le ton qu'elle prend non-seulement au-dessus de la simple parole, mais au-dessus même de la poësie, par la sublimité de ses sujets, qui étoient dans son origine les louanges de la Divinité, & celles des grands hommes; dont les vertus avoient affez d'éclat pour en exprimer quelques traits; fur-tout par la nature des nombres sonores, qui du haut des Cienx, si j'ose ainsi parler, préfident à ses compositions, & par les transports extraordinaires qu'elle inspire à tous les cœurs qui sçavent l'entendre. Avec cette idée de la Musique, faut-il s'étonner que nos anciens Maîtres eussent bien voulu n'adresser ce langage divin qu'à des ames divines, à des ames élevées au-dessus des sentimens vulgaires par le génie ou par le goût, plus fenfibles aux accords de l'harmonie qu'à la douceur des fons, cultivées même par la science, ou par l'exercice. pour en mieux connoître toutes les fineffes?

Je sçai qu'il y a dans le monde une espéce de Philosophes, qui n'ont pas de la Musique une idée si avantageuse, ou plutôt qui en ont une presque toute contraire. Ils prétendent que le sentiment est le seuf juge de l'harmonie, que le plaisir de l'oreille est le seul Beau qu'on y doive chercher, que ce plaisir même dépend trop de l'opinion, du préjugé, des coutumes reçues, des habitudes acquises, pour pouvoir être assujetti à des régles certaines. Et la preuve, disent-ils, n'en est-elle point palpable ? Trouvez-moi dans l'Univers deux Nations qui s'accordent sur ce point, Européens & Orientaux, François, Italiens, Allemans, Espagnols & Anglois, les Turcs mêmes & les Tartares, n'ont-ils pas tous leur Musique particulière, qu'ils élevent sans façon par-dessus toutes les autres ? En un mot , ils en sont charmés , contens. Que faut-il dayantage? Rien sans donte, pour des gens qui ne veulent vivre & penfer qu'au hazard. Mais pour des gens d'esprit , pour des hommes , il faut certainement quelque chose de plus. Il faut tonjours que dans leurs plaisirs, la raifon foit pour le moins de moitié avec les fens. Me dédife qui voudra dans le parterre du concert; quelque nouveau Midas, par exemple, qui n'a que des oreilles à y

139

porter ; la raison du moins ne m'en dédira pas. Suivons-la jusqu'au bout, & à l'éxemple du célébre Pythagore \*, tâchons de bannir le hazard du Monde, sinon de la vie humaine, du moins des Sciences & des Arts. C'est le dessein que je me propose dans cet article par raport à la Mufique. Pour y procéder avec ordre, je reprends ma division ordinaire du Beau en trois genres. On en verra mieux la solidité par son étendue.

ESSAI

Je dis donc, 1. qu'il y a un Beau mufical essentiel, absolu, indépendant de toute

institution, même divine.

2. Qu'il y a un Beau mufical naturel, dépendant de l'institution du Créateur, mais indépendant de nos opinions & de nos goûts.

3. Qu'il y a un Beau mufical artificiel & en quelque sorte arbitraire, mais toujours avec dépendance des loix éternelles

de l'harmonie.

Enfin, en quoi consiste la forme précise du Beau musical ? c'est la dernière question que nous tâcherons de résoudre. Entrons

en pleine matiére.

Un Beau mufical effentiel, abfolu, & indépendant de toute institution, même divine, quel paradoxe pour une infinité de personnes ! Rien pourtant de plus certain: rien qui dût être plus vulgairement connu des personnes éclairées. Et pour en convaipere tout homme capable de réfléxion, je n'aurois qu'à le prendre au fortir de quelqu'un de nos concerts, pendant qu'il en porte encore toute l'harmonie dans l'oreille & dans le cœur. Vous venez, Monfieur, d'entendre une belle Mufique. Voudriez-vous me dire ce que vous y avez trouvé de beau ? Tout ; la mélodie des voix & la fymphonie des instrumens sembloient à l'envi se disputer l'honneur de vous plaire. Mais comment vous plaire? Cette multitude confuse de voix fi différentes, d'instrumens si divers, de sons si disfemblables , n'est-elle pas plus propre à étourdir l'oreille, qu'à la divertir? Vous ne rendez pas justice à nos Concertans. La multitude n'y cause point de consusion. Nous les avons tous entendu partir ensemble au premier fignal, unis & distingués, M 2

<sup>\*</sup> Pythag. dans les harm. de Ptolom. p. 209. edit. Wallis.

monter en cadence, descendre de même se relever, se soutenir, se prêter mutuellement leurs graces réciproques. Nous admirions fur-tont la belle ordonnance des fons confécutifs, la décence de leur marche, la régularité de leurs mouvemens périodiques, la proportion des intervalles, la justesse des tems, le parfait accord de toutes les parties concertantes. Fort bien. Ordonnance, régularité, proportion, juftesse, décence, accord ; je commence à voir du Beau dans votre Musique. Mais, tout cela n'est pas le son qui vous frapoit l'oreille, ni la fensation agréable qui en nésultoit dans votre ame, ni la satisfaction réfléchie qui la suivoit dans votre cœur. Que voulez-vous conclure de là? Je conelus que dans ce concert il y a un agrément plus pur , que la douceur des fons quewous y entendez; un Beau, qui n'est pas l'objet des sens ; un certain Beau qui charme l'esprit, que l'esprit seul y aperçoit & dont il juge. En doutez-vous? Non. Mais. je voudrois fçavoir par quelle régle il en juge ? Par quelle régle en avez - vous jugé vous-même, pour me donner de votre concert une si belle idée ? Par quelle régle!

Je n'en ai point consulté d'autre, que de me rendre attentif à tout. Je suivois tous les mouvemens des sons successifs ou simultanés; je les comparois entr'eux; j'en obfervois toutes les cadences ; je les fentois, les élévations & les abaissemens, le stile coulant & nombreux de la composition, les faillies, les repos, les reprifes., les rencontres, les fuites, les retours. C'est-àdire, Monfieur, que pendant que tant de voix & d'instrumens sonores vous frapoient l'oreille par des accords agréables, vous sentiez au-dedans de vous-même un Maitre de Musique intérieur qui battoit la mefure, fi j'ofe ainst parler, pour vous en marquer la justesse, qui vous en découvroit le principe dans une lumiére supérieure aux sens ; dans l'idée de l'ordre, la Beauté de l'ordonnance du dessein de la pièce; dans l'idée des nombres fonores, la régle des proportions & des progressions harmoniques, dont ils font les images effentielles; dans l'idée de la décence, une loi facrée, qui prescrivoit à chaque partie son rang, son terme, & la route légitime pour y arriver ; c'est-à-dire , que pendant que tous vos Concertans lisoient sur le papier chacun sa tablature, vous lissez aussi la vôtre écrite en notes éternelles & ineffaçables dans le grand Livre de la Raison, qui est ouvert à tous les esprits attentifs. C'est-à-dire, en un mot, qu'il faut, ou resuser à la Musique le nom d'harmonie, qu'elle a toujours porté sans contradiction depuis le premier concert qu'elle a donné au Monde jusqu'à notre siècle, ou convenir qu'il y a un Beau musical, essentiel & absolu, qui en doit être la régle inviolable. Vérité sondamentale, que nous devions d'abord établir pour l'honneur d'un si bel Art.

Je dis en second lieu, qu'il y a un Beau musical naturel, dépendant de l'institution du Créateur, mais indépendant de nos opinions & de nos goûts. En peut-on disconvenir, pour peu que l'on se rende attentif à la nature des corps sonores, à la sensibilité de l'oreille dans le discernement des sons, à la structure toute harmonique du corps humain, sur-tout à la sympathie de certains sons avec les émotions de not tre ame? Quatre preuves sensibles, que la Musique n'est pas une institution purement humaine, à laquelle il nous soit perment humaine, à laquelle il nous soit per-

mis d'ajouter, d'ôter, de changer tout ce qu'il nous plaît. N'avançons rien que fur la foi des expériences les plus incontestables.

· Premiérement, que nous aprennent-elles fur la nature des corps sonores ? Le grand Descartes \* avoit remarqué au commencement du dernier siécle, que le son d'une corde ne se fait jamais entendre seul, mais toujours avec fon octave aigue. Le scavant Pere Mersenne, son ami, confirme fa remarque par plufieurs expériences. Après eux, Monsieur Sauveur, fameux Académicien † , découvrit dans le même son harmonique, dans celui, par éxemple, de la corde d'un clavecin, deux autres confonances très-agréables, fa quinte & fa tierce majeure. On les y distingue si bien toutes trois, quand on a l'oreille un peu éxercée, que M. Rameau & vient d'en faire le principe fondamental de fon nouveau systême de Musique. Il en est de même du fon de la voix. Il paroît unique, & il est

<sup>.\*</sup> Desc. Abrege de la Mus. chap. de l'octave: + Hist. de l'Acad. 1701. Mem. p. 299.

<sup>§</sup> Rameau préf. de fa génér. harm.

triple de sa nature. C'est-à-dire, qu'outre le son principal, qui est le plus grave & le dominant, il porte avec lui son octave, sa

quinte, & la tierce majeure.

Quelle doit être la fenfibilité de l'organe qui les distingue avec cette précision? Sa délicatelle est telle, que si deux cordes fonores étant mises à l'unisson sur un monochorde, on accourcit l'une des deux de la deux millième partie de sa longueur, une oreille juste en aperçoit la dissonance, qui n'est pourtant que de la cent quatre-vingt-feiziéme partie d'un ton-L'expérience & le calcul sont de M. Sauveur. M. Dodart \*, autre illustre Académicien, les raporte & les confirme dans fon excellent Mémoire sur la formation de la voix, imprimé dans l'Histoire de 1700. M. Sauveur ayant fait depuis sur le même fujet plusieurs autres expériences, nous donne un second calcul + , d'où il infere que la finesse de l'oreille, pour le discernement des fons, est environ dix mille fois plus grande, que celle de la vue dans le discernement discernement des couleurs. Doit-on s'étonner que la Musique ait produit de tout tems des esfets si prodigieux?

On s'en étonnera moins encore, si l'on considére que la structure du corps humain est toute harmonique. Je ne dirai pas que les ners y sont tendus sur les os, comme les cordes sonores sur leurs tables dans un instrument de Musique, ni que les artéres y battent la mesure par leurs pulsations réglées, ni que le cœur y marque les tems & les cadences par la justesse de ses balancemens réciproques. Cette pensée, qui est peut-être solide, quoiqu'ancienne, pourroit ne paroître qu'une imagination frivole. Je me borne à l'évident.

L'Anatomie nous démontre, que les nerfs qui tapissent le fond de l'oreille pour fervir d'organe au sens de l'ouie, se divissent en une infinité de fibres délicates; que ces sibres au sortir du tambour & du labyrinthe, se vont répandre de toutes parts; les unes dans le cerveau, qui est le siège des esprits & de l'imagination; les autres au fond de la bouche, où est l'organe de la voix; les autres dans le cœur, qui est

<sup>\*</sup> Hist. de l'Acad. 1700. Mém. p. 262. † En 1713. Mém. p. 325.

mens qu'ils nous impriment, felon les diverses qualités des corps sonores d'où ils partent? Je veux dire, felon que les corps qui nous les envoyent son vivans ou inanimés, ou felon que dans leur origine ils ont été animés ou non. J'en apelle à l'expérience. Na-t'on pas fouvent remarqué que le son d'une trompette, d'un hautbois, ou d'une flûte, qui reçoit son harmonie du fouffle vivant d'un homme, nous pénétre tout autrement que celui d'un tuyau d'orgue, qui n'est animé que par le fouffle d'un air mort ? Je crois encore avoir éprouvé, que le fon d'une corde de leton, quoique plus harmonieux à l'oreille, est moins touchant pour le cœur, que celui d'une corde de boyan. Et en effet, celle-ci étant par sa structure beaucoup plus conforme à celle des nerfs & des fibres de notre corps, n'est-il pas naturel qu'elle ait avec eux plus de confonance, qu'un métal dur & inflexible, qui tient toujours un peu de l'aigreur de sa matière ? Quoi qu'il en soit , il est notoire par la raison même de cette conformité , que de tous les instrumens de Musique, celui dont les sons sympatisent le plus avec nos dispositions

intérieurs, c'est la voix humaine. J'en atteste toutes les oreilles un peu attentives. Une voix canore bien conduite & bien maniée, l'emporte infiniment pour le pathéthique fur les instrumens les plus sonores. Le fon en est plus vivant , le ton plus net , les accords plus justes, les passages plus doux, les nuances plus gracieuses, le tempérament plus fin , l'expression plus animée , le total qui en résulte plus moëlleux, si j'ose ainsi dire, plus insinuant, plus pénétrant : & comment ne le seroit-il pas? puisque de sa nature la voix humaine doit être nécessairement plus à l'unisson avec l'harmonie de notre corps & de notre ame.

Que tous les Pyrrhoniens du monde entreprennent donc tant qu'il leur plaira, de contredire la raison & l'expérience, en attribuant toutes les régles de la Musique à l'opinion & au préjugé: il faut ici, ou qu'ils se déclarent sourds, ou qu'ils demeurent muets. La nature des corps sonores, la finesse de l'oreille dans le discernement des sons, la structure du corps humain si harmonique dans toute sa composition, la sympathie naturelle de certains tons avec certaines passions de l'ame, sont des prenves invincibles, que la force d'esprit dont ils se sont honneur, n'est en ce point comme en tout autre, qu'une sorce de phrénétiques & d'insensés, toujours d'autant plus séconds en raisonnemens, qu'ils sont plus dénués de raison.

Concluons donc avec tout ce qu'il y eut jamais de Musiciens Philosophes, que la Musique n'est pas une invention purement humaine; que l'Auteur de la Nature en est le premier instituteur ; qu'il en a mesuré les tons, les confonances, les accords, à la lumiére éternelle des nombres que nous apelons fonores ; qu'il en a ordonné la marche, fubordonné les cadences, marqué les tems convenables ; qu'il en a, pour ainsi dire, noté l'harmonie fondamentale dans la plûpart des corps fonnans & rêfonnans qui nous environnent ; qu'il en a lui-même distingué les genres, différencié les caractéres, assigné à chacune des parties qui peuvent entrer dans un concert, son charme, son agrément propre; & par conséquent, qu'il y a un Beau musical naturel, qui est arbitraire par raport à lui, mais qui dans tout ce qu'il en a voulu determiner, est absolument nécessaire par raport à nous. C'est la seconde proposition que j'avois entrepris de prouver.

Mais quoi ! Ne faudra - t'il donc rien abandonner à la discrétion du Musicien, rien à la liberté du génie, rien à l'instinct du goût, rien à l'essor du caprice ? La profession musicale est-elle donc faite pour être ainsi resserée dans la prison des régles? Ne seroit-ce pas le moyen d'étein-dre son seu, que de lui ôter le grand air ? Et interdire le caprice au Musicien, ne seroit-ce pas youloir bannir la quinte de la Musique?

Non, certes; la rigueur des régles ne va point jusques-là. Outre les deux espéces de Beau musical, qui éxistent, comme nous venons de le prouver, indépendamment de la volonté des hommes, nous en admettons une troisième, qui en dépend en quelque sorte, & dans son institution, & dans son aplication. J'entends un Beau musical artificiel, qui après avoir accordé aux régles éternelles de l'harmonie tout ce qu'elles demandent absolument par la voix de la Nature, lâche, pour ainsi dire, la main au génie, donne beaucoup au goût;

N 4

& cede même quelque chose au caprice du Compositeur. En est-ce assez pour contenter Messieurs les Musiciens? Nous convenons avec eux, qu'il y a dans la Musique une espéce de Bean d'institution & d'art; un Beau de génie, un Beau de goût, & en certaines rencontres un certain Beau de caprice & de saillie. Voilà un champ bien vaste, ouvert à la liberté musicienne. Mais pour prévenir les abus qui la pourroient faire dégénérer en licence, il faut nous expliquer. Qu'on se rapelle ici les premiers principes de l'Art, que nous avons établis dans notre Discours préliminaire.

La seule idée des consonances, qui en ont été le principal objet, nous déclare qu'elles entrent nécessairement dans la composition musicale. Mais parce qu'elles sont en assez petit nombre, il seroit à craindre, que malgré la douceur qui les accompagne, elles ne vinssent ensin à causer du dégoût par le retour trop fréquent des mêmes tons. Il falloit donc trouver le secret, ou d'en augmenter le nombre, ou d'en relever quelquesois le goût par quelque assaisonnement. D'augmenter le nombre

des confonances, les bornes que la Nature a prescrites à l'oreille, y étoient un obstacle infurmontable. Il a donc fallu fe contenter d'en affaisonner la douceur par une espèce de sel harmonique. Et où l'a-t'on trouvé ce sel harmonique si nécessaire, sur-tout dans les grandes compositions, pour en varier les accords, pour les lier ensemble, pour en rendre l'expression plus sensible par une modulation plus piquante? L'eût-on deviné? La Musique l'est allé prendre jusques dans le fein de ses plus cruelles ennemies, dans le fein même des dissonances. Elle a trouvé des tempéramens pour se les concilier; c'est-à-dire l'art d'en adoucir la rudesse; de leur prêter même une partie de l'agrément des consonances, pour les empêcher d'en troubler l'harmonie; de les employer comme les ombres dans la peinture, ou comme les liaifons dans le discours, pour fervir de paffage d'un accord à l'autre; de les préparer avant qu'elles arrivent, en les faifant précéder par des sons viss & doux, qui en étouffent le désagrément dans sa naissance; & quand cette préparation est impossible, ou trop difficile, de les sauver

avec adresse en les faisant succéder par des accords brillans, pour en couvrir le défaut. En un mot , on a trouvé l'art de placer tellement les dissonances dans une compofition, que si elles blessent encore un peu l'oreille, elles ne la blessent que pour nous plaire davantage. Il y a là du paradoxe. En voici l'explication.

Les consonances étant obligées par leur petit nombre à se répéter trop souvent, elles auroient à la longue endormi par une harmonie trop uniforme. Que fait la Musique pour nous réveiller, pour nous tenir toujours en haleine? Qu'on me permette une comparaison sensible, pour me faire entendre à tout le monde. Elle employe les dissonances dans ses compositions pour aignifer, si j'ose ainsi parler, l'apétit de l'oreille, comme un autre Art, qui est d'un usage plus ordinaire, employe dans les siennes le sel, le poivre, & les autres épiceries pour piquer le goût des convives. Et fes auditeurs dédommagés par la surprise agréable de voir naître des accords du fein même de la discordance, pardonnent sans peine au Musicien ces petites âpretés passagéres, comme la plûpart des convives pardonnent volontiers à leur hôte ces ragoûts piquans, qui leur mettent le palais en feu, pourvu qu'il ait foin en même-tems de leur faire fervir de quoi l'éteindre.

Nous avons encore une raison plus pro-

fonde pour admettre les dissonances dans la Musique. On a remarqué de tout tems. que fi elles bleffent l'oreille par quelque rudesse, elles font par cela même d'autant plus propres pour exprimer certains objets. Les transports irréguliers de l'amour, les fureurs de la colère, les troubles de la difcorde, les horreurs d'une bataille, le fracas d'une tempête. Et pour me borner à l'éxemple de la voix humaine, il n'y a personne qui ne sçache que dans certaines émotions de l'ame, elle s'aigrit naturellement , qu'elle détonne tout-à-coup , qu'elle s'éleve ou s'abaisse, non par degrés, mais comme par fauts & par bonds. Voilà donc évidemment la place où les dissonances peuvent avoir lieu. Voilà même quelquefois où elles font nécessaires. Et alors. disent les plus sçavans Musiciens \*, on

\* M. Dodart . Hift. de l'Acad. 1706. Mem. p. 388.

éprouvera indubitablement, que si elles déplaisent à l'oreille par la rudesse des sons, elles plairont à l'esprit & au cœur par la force de l'expression. Plaisir de raison, qui étant le plus essentiel à l'ame, doit être toujours le principal objet d'un habile Compositeur.

Il est donc manifeste que l'emploi des dissonances bien entendu, produit dans la Musique un nouveau genre de Beau, toujours fondé sur la Nature, puisque les disfonances, ne passent qu'à la faveur des confonances, qui les préparent ou qui les fauvent; mais un Beau néanmoins qui est en quelque sorte arbitraire, parce que les tempéramens qui les adoucissent, les expressions qu'on en tire, les variétés infinies dont elles ornent les compositions musicales, sont véritablement l'ouvrage du Musicien, des beautés libres qui sont de son choix, &, si j'ose ainsi dire, de sa création. Il est vrai que pour faire entrer dans l'harmonie ces beautés que j'apelle d'institution & d'art, il a fallu bien consulter la Nature, bien méditer, bien raifonner, quelquefois bien hazarder. Mais à force d'expériences & de raisonnemens, on y est enfin parvenus

C'est ainsi qu'on a formé de la Musique une espèce de rhétorique sonore, qui a, comme celle des paroles, ses grandes sigures pour élever l'ame, ses graces pour la toucher, son stile badin, ses ris & ses jeux pour la divertir. La question est de placer à propos tous ces disférens stiles. Mais quand on en a, ou l'art ou le talent, nous en voyons naître, selon la qualité des matiéres qu'on entreprend d'exprimer, les trois espéces particulières de Beau mussical artissiciel que nous avons distinguées ci-dessus: le Beau de génie; le Beau de goût; &, si l'on me pardonne ce terme, le Beau de caprice.

Le Beau de génie dans les sujets nobles, où la Musique peut étaler avec pompe ses grandes sigures, images, mouvemens, suspensions, feintes; ses sugues, & ses contre-sugues; ses passages de mode en mode, pour étonner l'oreille par la variété; le silence tout-à-coup, pour la délasser un moment; les rentrées soudaines, pour la surprendre; ses longues ténues sur le même ton, pour la tenir en attente; ses enthoussasmes, pour la ravir; en un mot, tout le sublime de l'éloquence

Le Beau de goût dans les sujets fins & délicats, où elle sçait atten drir les sons, les animer, les tempérer, préparer l'oreille à les recevoir, lui faire desirer certaines confonances pour les lui fai re mieux goûter, la pressentir sur d'autres pour lui en accorder de plus agréables, la dérouter même quelquefois pour la remettre dans fon chemin avec plus d'agrément ; supofer , promettre , fous-enten dre , pour lui donner le plaisir flateur de supléer par elle-même ce qu'elle n'eratend pas, ou d'achever ce qu'elle n'enterad qu'à demi.

Enfin, si l'on me permet d'avoir cette complaifance pour les Music iens, le Beau de caprice dans les sujets ba dins qui comportent la faillie : lors , par éxemple , qu'il s'agit d'exprimer quelque innagination bizarre, quelque action comique, ou quelque passion burlesque. On permet bien aux Poëtes leurs confreres , d'e xtravaguer un peu dans ces rencontres, & nous voyons tous les jours des caprices poétiques réussir à plaire aux esprits les plus férieux. Pourquoi un caprice musscal n'auroit-il pas le même privilege dans des cir constances pareilles? Pourquoi n'auroit-il pas le fort de

l'Opera nouveau de du Fréni, qui a diverti toute la France? Il nous plaira même quelquefois , peut-être avec raison , quand il n'aurox d'autre agrément que de nous bien peindre l'original qui s'y abandonne.

Les Musiciens modernes se plaindront-ils encore, que la théorie voudroit renfermer le génie & le goût dans des bornes trop. étroites? On vient de voir qu'ils n'ont rien à craindre de ce côté - là. Nous scavons que le génie & le goût musical sont une espèce de musique insuse, notée dans certaines ames par les mains mêmes de la Nature. Mais il faut aussi avouer, que ces notes naturelles y font tracées bien legérement, qu'elles y font bien confuses, qu'il est bien difficile', pour ne pas dire impossible, de les déchifrer sans la connoissance des nombres sonores, qui en sont la véritable clef; en un mot, que la théorie muficale est absolument nécessaire pour conduire la pratique à sa persection. Le petit peuple musicien a donc beau regarder ces deux fœurs comme deux ennemies, qui ont des vues contraires, le célébre Zarlin, après les avoir toute sa vie étudiées l'une & l'autre, nous déclare en propres. termes, qu'il a toujours éprouvé que la vraïe théorie, bien loin d'être jamais eposée à la bonne pratique, y est en tout point parsaitement consorme. \* La scienza non discordà punto d'alla buona praticà.

Les trois premières propositions que j'avois avancées sur le Beau musical, étant ainsi prouvées par toutes sortes de raisons, reste à répondre à notre dernière question: Quelle en est la forme précise? Ceux qui ont lu les trois chapitres précédens, voyent déja ma réponse. Mes principes sont par-tout les mêmes: ma conclusion le doit être.

Je dis donc encore avec Saint Augustin:
† Omnis porrò pulchritudinis forma unitas est.
En tout genre de productions, soit de la Nature, soit de l'Art, c'est toujours l'unité qui constitue la sorme du vrai Beau.
Et en matière de Musique, je ne crains pas d'assurer que ce grand principe est plus incontestable qu'en toute autre.

En effet, interrogeons le bon fens, confultons notre oreille; que cherchons-

nous naturellement dans une composition muficale? Des confonances, des accords. un concert, une harmonie par-tout répandue : c'est - à - dire , unité par-tout. Et au contraire, qu'est-ce que nous entendons avec tant de peine dans fon éxécution? La détonation d'une voix , la diffonance d'une corde, ce qu'on apelle un chant faux, les battemens irréguliers de certains instrumens, la discordance entre les parties d'un concert : c'est-à-dire, en un mot, la rupture de l'unité harmonique. Disons quelque chose de plus sensible. Que demandons-nous à un Musicien qui compose un air sur des paroles ? Ou'il ait soin d'entrer dans l'esprit de la piéce ; qu'il en saifisse bien le caractère, le genre, le mode; qu'il en exprime dans ses tons, non-seulement les mots, mais sur-tout le sens; nonfeulement le fens de chaque mot, mais le sens de la phrase ; non-seulement le sens particulier de chaque phrase, mais le sens total de la lettre entière dans le total de sa composition. Peut-on lui demander plus formellement, que des paroles qu'on Ini donne, & de l'air qu'il y ajoute, il en fasse naître un tout parfaitement un ? Uni-

<sup>\*</sup> Zarl. Inst. harm. vol. 2. p. 100, &c. † Ep. 18. édit. PP. BB.

té si nécessaire , que sans elle vous m'étaleriez en vain toutes les finesses de votre Art. Je ne trouverois dans le total de votre piéce, qu'une disproportion choquante. Vous me faites entendre les fons les plus doux, les cadences les plus réguliéres, les accords les plus harmonieux : c'est un plaisir pour l'oreille. Mais par un oubli fatal de votre fujet, vous me donnez. malheurensement un air qui jure contre vos paroles. Vous m'entonnez une tempête sur un air de victoire; vous me fredonnez une pompe funébre, comme une farabande; vous me representez la descente d'une Divinité sur la Terre, comme une c'anse de village. Votre Musique chante, où elle ne devroit que parler ; vous courez à perte d'haleine, où il ne faudroit que marcher; vous trainez languissamment, vous planez, fi j'ofe ainfi dire, où il faudroit voler à tire d'aîle. Vous badinez harmonieusement sur chaque mot, & vous abandonnez l'harmonie du fens. Quel fuplice pour la raison!

Nous fommes naturellement si délicats sur ce point de l'unité Musicale, que nous youlons sans miséricorde, que les Compofiteurs portent leur attention , non-feulement au caractère des sujets qu'ils traitent, mais jusqu'au lieu de la scéne où leurs piéces doivent paroître, jusqu'à la condition des personnes qu'ils y font parler, jusqu'aux mœurs & aux fentimens qui les caractérisent dans l'Histoire. Attention difficile, je l'avoue, par l'étendue de science & de génie qu'elle demande. Mais attention indifpenfable , pour éviter les affreux contraftes qui déparent affez fouvent les beautés de notre Musique. Je veux dire , pour éviter le ridicule de porter, par éxemple, à l'Eglise le ton de l'Opéra, ou à l'Opéra le ton de l'Eglise; de composer pour le Théâtre des airs, qui ne conviennent qu'au plein pied d'une chambre, ou pour une chambre des airs qui ne conviennent qu'au sublime du Théâtre ; de faire chanter un Roi qui commande, sur le ton d'un particulier qui prie; ou un particulier qui prie, fur le ton d'un Roi qui commande en maître; & si l'on a quelques passions communes à exprimer, de noter les foupirs d'un Alexandre fur le ton d'un Sybarite, ou les foupirs d'un Sybarite sur le ton d'un Alexandre. En un mot, le ridicule de nous faire entendre deux personnes dans le même personnage: l'une, dans le nom qu'on lui donne; & l'autre, dans le ton qu'on lui fait prendre.

Enfin, pour achever de mettre notre principe dans la derniere évidence, qu'estce que nous admirons quelquefois jufqu'à l'extase, dans ces grands concerts où l'on assemble tant de voix de tous les degrés. tant d'instrumens de tous les genres, tant de parties fi discordantes en aparence pour concerter enfemble? N'est - ce pas encore l'unité, qu'on a trouvé l'art d'introduire & de soutenir dans cette multitude prodigieuse de sons si différens? On dit que ces grandes Musiques doivent leur naissance à l'esprit inventif du dernier siècle. M'ais le sçavant & ingénieux Senéque \* nous en. fait une description, qui prouve très-bien, fi je ne me trompe, qu'elles ne sont que ressuscitées. Du moins est-il certain qu'on y va voir la régle d'unité dont nous parlons, parfaitement bien établie.

Voyez-vous, dit-il dans fa Lettre 84. cette multitude de voix qui composent nos grands chœurs de Musique? Elles se joi-

Seneg. ep. 84. p. 388. edit. A.

gnent toutes fi parfaitement, qu'il femble qu'elles ne rendent à l'oreille qu'un feul & unique fon. Vides quam 'multorum vocibus chorus constet : unus tamen ex omnibus fonus reddiur. Parmi ces voix , il v a des deffus, il v a des basses, il v a des voix moyennes de tous les degrés. On entend celles des hommes avec celles des femmes. les unes & les autres entre-mêlées du fon des flûtes qui les accompagnent. Chacune de ces voix est, pour ainsi dire, cachée dans la multitude, & cependant elles paroissent toutes avec le caractère qui les diftingue. Aliqua illic acuta vox eft, aliqua gravis , alique media. Accedunt viris feminæ, interponuntur tibiæ: singulorum illic latent voces : omnium apparent. Je ne parle encore que des chœurs qui étoient connus aux anciens Philosophes. Il y a plus dans les nôtres, continue Senéque; dans les Concerts solemnels que nous donnons au public, il y a plus de Chanteurs que le Théâtre n'avoit autrefois de Spectateurs. De choro dico , quem veteres Philofophi noverant: in commissionibus nostris plus Cantorum eft, quam in Theatris olim Spectatorum fuit. Outre ce grand nombre de

voix, nos Amphithéâtres sont environnés de trompettes, & nos Orchestres pleins d'une infinité d'instrumens de toute espèce, à vent & à cordes. Voilà une multitude qui semble nous menacer d'une horrible discordance. Ne craignez rien , il s'en forme un concert. Chm omnes vias ordo canencium implevit, & cavea aneatoribus cincta eft , & ex pulpito omne tibiarum genus, organorumque consonuit, fit concentus ex diffonis. Mais comment un concert peutil naître d'une multitude de sons si différens, & quelquefois si dissonans, si nos Orphées anciens & modernes n'avoient trouvé l'art de réduire cette multitude à l'unité, ou, pour me servir de la belle expression d'Horace dans sa Poëtique, s'ils n'avoient trouvé l'art d'en composer un total fonore, qui malgré la multitude de ses parties devient parfaitement un par une efpéce de prodige : Rem prodigialiter unam?

Après toutes ces raifons que je viens de puiser dans les notions les plus communes du bon sens, & dans l'expérience des plus grands Maîtres, peut-on douter, je ne dis plus de l'éxistence d'un Beau Musical indépendant de nos opinions & de nos goûts;

je dis de la prééminence que la Nature lui a donnée sur tous les autres genres de Beau sensible ? On lui oposera peut-être cèlui de la Peinture, qui en esset a beaucoup de merve lleux. Mais si, avant que de finir, nous voulons un moment les mettre en parallele, quel parallele, ou plutôt quel contraste! Il n'y a personne qui ne sçache que ces deux genres de Beau consistent dans l'imitation, ou, si on l'aime mieux, dans l'expression. Voilà un point de concours où la Musique & la Peinture se réunissent dans le même dessein. Quelle dissérence dans l'éxécution ?

Que voyons-nous dans la plus belle Peinture? Uniquement la surface des corps, un visage; des yeux, des couleurs fixes & inanimées, quèlques airs au plus qui semblent vouloir parler. La Musique nous découvre jusqu'au fond de l'ame ses agitations par des sons rapides, ses combats par des sons contraires, son calme par des sons tranquilles & uniformes. La Peinture ne peut offrir à nos yeux que des objets immobiles, des objets tout au plus dans l'attitude au mouvement: c'est toute la vie qu'elle peut donner à ses tableaux. La

Musique peint le mouvement même avec fes divers degrés d'accélération ou de retardement, tels que son sujet les demande, ou tels qu'il lui plaît. Nous ne voyons dans un tableau qu'une action momentanée, fouvent la moindre partie de l'action totale, dont le Peintre nous veut rapeler la mémoire. Un feul air de Musique nous la rapelle toute entière. Il faudroit vingt tableaux pour rassembler tout ce que renferme la moindre de nos Cantates ou de nos Sonates. Que la peinture vous represente une bataille, vous croyez la voir. C'est le plus grand éloge qu'on en puisse faire. Que la Musique entreprenne de vous la representer dans un concert de voix & d'instrumens, vous croyez y être. On entend sonner la marche de deux armées, battre la charge, bruire les armes, retentir les coups dont elles s'entrechoquent, les eris triomphans des vainqueurs, les tons plaintifs de vaincus. Il femble que notre cœur foit le champ de bataille où se livre le combat. Rien de plus admirable dans la Peinture que la perspective, qui sur une surface platte, nous fait apercevoir des enfoncemens & des lointains qui semblent fuir

suir à perte de vue. Mais dans le vrai, il faut que l'imagination lui prête beaucoup, pour les croire bien éloignés malgré
le témoignage des yeux qui nous affurent
le contraire. La Musique a des lointains
qui paroissent plus réels. Après un coup
d'archet unanime de vingt Concertans,
elle nous fait entendre leurs échos dans un
éloignement qui trompe l'oreille à coup
sûr. Un aveugle jureroit qu'il entend
deux concerts, qui se répondent à une
distance très-considérable.

Que la Peinture ne se plaigne pourtant pas de sa désaite. Je ne veux point dire que son Art ne soit aujourd'hui dans un très-haut degré de persection, peut-être même plus haut que celui de la Mussque. Je veux dire seulement qu'elle n'a point reçu de la Nature, ni autant de secours, ni autant de leçons que sa rivale. Je veux dire, par éxemple, que les couleurs ne sont pas si expressives que les sons; ni la main qui conduit le pinceau, si séxible que la glotte qui produit la voix; ni l'œil qui dirige le Peintre, si sin que l'oreille qui dirige le Musscien; ni la toile qui reçoit les teintes, si docile que l'air qui re-

çoit les impressions sonores ; ni les rayons de lumiére qui nous font voir les beautés d'un tableau, si sensibles que les vibrations aëriennes qui nous font entendre les charmes d'un concert ; ni enfin les degrés de colorifation qui doivent distinguer les per-, sonnages d'un grand dessein de Peinture, si faciles à mesurer ou calculer, que les degrés d'intonation que l'on doit donner à, une voix ou à un instrument, selon la partie qu'on lui affigue dans un Chœur de musique. Or avec tous ces avantages, est-il surprenant que le Beau Musical ait des graces plus fublimes & plus délicates, plus fortes & plus tendres que celui de tous les autres Arts ?

En finissant je ne puis m'empêcher de féliciter d'illustres Citoyens d'une Ville où j'ai fait quelque séjour, de lui en avoir procuré l'agrément par l'institution d'un concert en régle. Plusieurs Capitales du Royaume leur en avoient donné l'éxemple: mais ce qui leur est particulier, c'est qu'ils ont trouvé chez eux-mêmes de quoi former un concert complet, sans avoir eu besoin de rien emprunter d'ailleurs: des génies pour la composition; des talens pour l'exé-

cution ; & ce qui est infiniment plus estimable, des Directeurs pour le conduire, du caractére le plus propre à le rendre en toute manière utile & agréable; des hommes, comme parle un Auteur Sacré \* dans l'éloge des Héros les moins équivoques de l'histoire, des hommes amateurs du Beau pour ordonner le dessein du concert , pulchritudinis studium habentes; aussi connoisfeurs qu'amateurs de la belle Musique pour faire avec goût le choix des piéces: in peritia fua requirentes modos muficos; Mais fur-tout des hommes pleins d'honneur & de vertu, homines magni in virtute, & prudentia sua praditi : sages & prudens . pour en bannir toutes les dissonances moras les, qui auroient pû déconcerter dans la Ville l'harmonie des bonnes mœurs; pour en marquer les jours d'affemblée, enforte que le plaisir & le devoir ne se trouvassent jamais en oposition ; enfin pour en régler l'ordre & la décence, qui est toujours la plus belle décoration d'une affemblée publique. Ainsi dans une seule institution , ils ont tronvé le moyen de donner tous les

#### 172 ESSAISUR LE BEAU.

genres de Beau que j'avois entrepris d'expliquer; le Beau optique, dans le spectacle brillant des personnes que le concert assemble; le Beau moral, dans les bienséances qu'on y observe; le Beau spirituel, dans le choix des pièces qu'on y chante ou qu'on y joue; & le Beau harmonique, dans la justesse de l'exécution. Ce qui sorme un tout ensemble, si propre à rapeler agréablement l'idée du Beau éternel & suprême, le seul capable de nous satissaire pleinement.



## 

# ANALYSE

### DE LA NOTION DU GOUT.

E n'ignore pas que le sujet que je J / viens d'indiquer, est un de ceux an qu'on a le plus souvent traités, & qu'il l'a été par de très-habiles gens. Je crois avoir lû à peu près tout ce qu'on a écrit de plus confidérable là-dessus; mais ce n'est d'après aucun de ces Ouvrages que je vais tracer mes Réfléxions, quoique je ne voulusse pas nier que la plûpart d'entr'elles ne fe trouvent ailleurs. Il fe peut qu'elles foient un résultat de cette réminiscence vague & obscure qui se conserve dans notre esprit de toutes les choses que la conversation ou la lecture lui ont souvent offertes ; mais ce qu'il y a de certain, c'est qu'elles sont nées d'elles-mêmes dans le mien fans aucun raport sensible avec l'action précédente de semblables causes, & qu'ayant crû y démêler quelque chose de propre à répandre du jour sur une matière intéressante, & qu'on a pour le moins aussi souvent embrouillée qu'éclaircie, j'ai d'abord-jetté rapidement sur le papier la suite d'idées que le travail de la méditation avoit produites comme en

P 3

## 874 ANALYSE

bloc; & à présent je vais les déveloper, les étendre, les orner, autant que je puis en être capable, pour en sormer un Mémoire qui ne soit pas indigne de quelques momens d'attention.

LE GOUT, relativement à l'ame, est ainsi nommé par métaphore : c'est un terme emprunté de celui de nos cinq fens qui porte ce nom, & dont l'usage confiste à distinguer dans les corps fapides certaines qualités qui nous affectent, & qui produisent un nombre anombrable de fenfations particuliéres & différentes, réunies fous la fensation générale du Goût. De même que notre cops est exposé à l'action & à l'impression d'une infinité d'objets, & que l'organe du Goût en particulier savoure une foule de choses différentes; de même aussi notre ame , à mesure que les adées naissent & se dévelopent en elle par l'intervention des fens, fe plait ou fe déplait dans la confidération de ces idées, travaille à faire renaître celles qui lui ont plû, & à éloigner celles qui lui ont déplû, & en agiffantainfi, montre du Goût pour les unes, & du dégoût pour les autres. Le parallele entre les objets du Goût matériel, & ceux du Goût del'ame, s'étend encore plus loin. Comme il y a des saveurs simples, qui se trouvent

dans les corps que la Nature nous fournit fans aucune préparation ou addition de notre part, & des saveurs composées où l'art combine différentes choses d'un Goût agréable par en former un tout plus agréable encore; pareillement les choses qui plaisent seules & isolées à notre ame, lui plaisent encore davantage, quand certaines combinaisons en rassemblent plusieurs sous un même point de vue. Un Distique, un Quatrain, peuvent être goûtés: mais ils ne le seront jamais autant, choses égales, qu'une Tragédie, un Poëme Epique. Il faut en dire autant d'un petit pavillon, ou falon de Jardin, & d'un magnifique palais. Plus le nombre des choses qui nous plaisoient chacune en particulier, s'augmente, pourvu que ce foit avec un certain ordre, & fuivant certaines régles, plus notre goût est flatté & satisfait.

Tels font les raports entre les deux espéces de Goût dont nous sommes susceptibles; mais une différence bien marquée, & véritablement spécifique, les distingue de manière à ne pouvoir plus les confondre. Le Goût corporel, celui dont la langue & le plaisir sont le siège, portent à l'ame une sensation, mais ils l'y portent entièrement consuse, sans qu'il éxiste, ni puisse jamais éxister, un

P 4

degré quelconque de possibilité d'y distinguer quoi que ce soit. C'est le cas de toutes les sensations. L'œil n'aperçoit point les parties primitives des corps d'où partent les impressions de l'étendue & des couleurs; l'oreille ne faisit point les vibrations élémentaires de l'air qui forment les sons & les modulations; & il y en a encore plus de grossiéreté dans la perception des choses tactiles & olfactives. Voilà le partage, & en mêmetems le caractère distinctif des sensations corporelles, & du Goût en particulier. Mais l'ame va plus loin; elle confidére, autant qu'il lui est possible, dans les choses qu'elle gonte, les causes, ou les raisons du plaisir qu'elle y trouve ; & quoique plusieurs circonstances dont nous parlerons dans la suite, viennent traverser fes opérations & fes recherches à cet égard, il est toujours certain qu'elle tend à une forte d'analyse des objets du Goût, & que ce sont les progrès de cette analyse qui augmentent ceux du Goût, l'épurent & le perfectionnent; ce qui arriveroit toujours, si l'analyse étoit toujours juste, conforme aux qualités réelles des chofes, & qu'elle ne sît pas si souvent dérangée & altérée par de fausses impressions, & des préjugés de toute sorte, d'où naît la dépra-

vation du Goût, & les contradictions qui régnent entre les goûts, soit des Particuliers, soit des Nations.

Quoiqu'il en soit, l'ame ne goûte que ce en quoi elle commence à découvrir quelque chose qu'elle juge être une beauté, ou une perfection; la naissance de cet acte, le premier instant de cette découverte, annonce que le Goût n'est plus un simple mécanifme, une apartenance du corps, si je puis ainfi dire ; mais que l'ame y intervient , & qu'elle se l'est apropriée. C'est donc ici le lieu de placer ma définition du Goût, qui va fervir de base à toutes les réfléxions de ce Discours, & qui, si je ne me trompe, aura les conditions requifes dans une bonne définition ; dans une définition éxactement apliquable à toutes les parties du défini, & qui devient ensuite une notion féconde & directrice, d'où procédent d'autres définitions justes & utiles.

LE GOUT est en général la connoissance des beautés quelconques qui font répandues dans les Ouvrages de la Nature & de l'Art, en tant que cette connoissance est accompagnée de sensiment. Toutes les équivoques, tous les embarras qui régnent dans les raisonnemens ordinaires sur le Goût, disparoissent,

ce me semple , à l'aide de cette définition ; & disparoîtront d'autant mieux, qu'on l'aprofondira, & qu'on saura l'apliquer. En effet, ces embarras & ces équivoques viennent de ce qu'on a presque toujours tronqué la désinition, en bornant le Goût, tantôt à la connoissance feule, tantôt au fentiment feul. Les uns ont crû qu'avoir du Goût, c'étoit pouvoir expliquer, déveloper, discourir, raisonner; & qu'un homme qui soumetroit les objets du Goût à ces opérations, étoit par-la même un homme de goût. Les autres ont prétendu que celui qui, à la feule preferce des objets en question, étoit ému, affecté, ébranlé, quelquefois même enthousiasmé & ravi, possédoit le Gout, quoiqu'il ne sût pas. en état de donner la moindre idée de ce qui produisoit en lui de semblables fituations. L'affertion ne fauroit avoir lieu, ni au premier, ni au second égard. Il n'y a quelque fois pas la moindre étincelle de Goûs dans les personnages les plus doctes & les plus profonds; ils ont beau s'épuifer en préceptes, en distinctions, en analyses; faute de sentiment, il leur arrive de condamner des beautés, qui ne peuvent être saisses & senties que par une faculté dont ils sont des-Aitués; ils voudroient tout tirer au cordeau,

tout soumettre à l'équerre, & dès-lors les Graces, qui ne respirent qu'aisance & liberté, s'ensuyent sans retour, les saillies heureuses, les traits hardis de génie, les licences des grands Maîtres, disparoissent, & sont place à une triste & ennuyense sécheresse. D'un autre côté ceux qui n'ont pour guide qu'un sentimentaveugle, marchant à tâtons, vont quelquesois se heurter sort rudement contre les principes du bon sens, & ne sauroient sur tout être d'aucune utilité pour former & diriger les autres, puisqu'un simple sentiment est une idée incommunicable.

J'avoue cependant que, s'il y avoit néceffité d'opter entre la connoissance & le
sentiment, & qu'on ne pût donner le nom
de Goût qu'à l'une de ces deux choses, il
apartiendroit à plus juste titre à la seconde
qu'à la première, puisque c'est le sentiment
seul qui a de l'analogie avec ce que nous
apelons Goût à l'égard du corps. La connoissance juge & aprécie, mais ce n'est
qu'après que le sentiment a goûté; & par
contéquent, si l'on vouloit parler à la rigueur, il n'y a que le sentiment qui goûte.
On peut le comparer à l'instinct, des Animaux, & comme lui il est sûr jusqu'à un
certain point. Il l'est cependant beaucoup.

#### 180 ANALYSE

plus dans les animaux ; premiérement , parce qu'il est beaucoup moins varié, il s'en faut infiniment qu'il y ait autant d'objets qui les affectent, & dont les impressions se croisent, se traversent, & souvent se détruifent l'une l'autre : en second lieu, & sur-tout, parce qu'il se réduit au pur mécanisme, ou peu s'en faut, l'ame des bêtes n'ayant ni raifonnement, ni liberté, ni tous ces caprices qui agitent continuellement celle des hommes, qui les jettent hors de la route, & leur font perdre de vue le vrai Goût , le Goût fimple & naturel, qu'il étouffent sous l'amas d'une infinité de Gouts fantaiques & imaginaires. Il n'est pas surprenant que les controverses sur le Goût soient interminables, & qu'elles aillent quelquefois jufqu'à faire nier son éxistence, pui que très-souvent tel outel Gost particulier qui fait l'objet de la dispute est faux, dénaturé, & inconciliable, si je puis parler ainfi, avec aucune forte de principe.

L'étonnante diversité des Goûts n'est pas difficile à expliquer d'après la définition que nous avons donnée du Goût en général, confidéré en soi & dans ses causes réelles & primitives. Cette diversité vient, & doit nécesfairement venir, de l'inégale distribution des deux principes du Goût; des connoissances & du fentiment. Je crois qu'on pourroit affirmer, qu'il n'y a personne à qui l'une ou hautre de ces deux choses manque absolument. Les gens les plus groffiers & les plus stupides ont certaines lueurs obscures, certaines notions confuses du Beau, tout comme ils ont une Logique naturelle, à l'aide de laquelle ils tirent des conféquences de certains principes. D'un autre côté il n'y a point d'individu humain dénué de tout sentiment, inaccessible à toute impression, pour qui tout foit égal & indifférent , quoiqu'il y en ait qui poussent l'insensibilité extrêmement loin, & qui ressemblent plus à des statues qu'à des êtres organisés & vivans. De ces deux points , je veux dire du plus bas degré de connoissance & du plus bas degré de fentiment, partent & s'élévent insensiblement les uns au-deffus des autres une infinité d'états intermédiaires jusqu'aux deux points opofés; favoir la connoissance la plus diftincte, & le sentiment le plus exquis. Cet espace est remplià l'égard des hommes, (car on pourroit l'envisager aussi à l'égard d'une chaîne d'Etres dont l'espèce humaine ne feroit qu'un chaînon,) il est rempli, dis-je, par tous les habitans de cette Terre qui ont été, font & feront . & dont chacun a eu . a , ou aura fon Goût propre, & différent de celui de tous les autres, proportionnellement au degré de connoissance qu'il possede, & ausentiment dont il est doué. Ici, comme par-tout ailleurs, le principe des Indiscernables a lieu.

Dans l'usage ordinaire, ceux en qui l'on ne remarque aucune connoissance, aucune réfléxion relative aux objets du Goût . font cenfés entiérement privés d'idées à cet égard, quoiqu'ils en ayent toujours, comme nous venons de le remarquer, de plus ou moins confuses. Ce payfan, qui à la vue de quelque chef-d'œuvre de Peinture ou de Sculpture, ouvre de grands yeux, & une bouche béante, roule assurément dans sa tête quelques idées du Beau, accommodées à la portée de son génie; mais comme il est incapable de les déveloper, & qu'il n'en réfulte aucun effet sensible, elles sont comptées pour rien; c'est un infiniment petit qui n'entre dans aucun calcul, qui ne groffit aucune fomme. Ceux qui ne donnent aucun figne de fentiment, & que rienne tire de leur léthargique indifférence, sont aussi réputés sans goût, quoiqu'on ne puisse douter qu'il ne s'excite en eux quelque ébranlement qu'ils n'éprouvent quelque chatouillement fecret, mais qui n'est pas suffisant pour les

personnes est le plus rare; la Nature est beaucoup plus libérale du sentimem que de la connoissance; ou plutôt le sentiment est un don immédiat de la Nature, & par conséquent doit être universel; au lieu que la connoissance présupose toujours un travail, un dévelopement d'idées, qui dépend du concours de certaines circonstances, dont l'éxistence est casuelle. Ces Remarques étoient mécessaires pour ôter toute équivoque dans celles qui vont suivre, où nous semblons suposer dans les uns un Goût de pure théorie, & dans les autres un Goût de pur sentiment.

Arrêtons nos regards sur ces Contrées que la lumière des Sciences & des Arts éclaire; où l'on a de fréquentes occasions de voir d'entendre, de lire des Ouvrages, qui chacun dans leur genre sont le fruit du Goût, & où les conversations roulent fréquemment sur ces matières. Le Goût semble avoir sixé son Empire dans de semblables lieux; mais ils'y exerce d'une manière si bizarre, qu'on a bien de la peine à démêler l'esprit & les loix de cet empire, & à les concilier avec des loix antérieures & immuables, celles de la Raison & du Bon-sens.

D'abord on distingue dans la foule quel-

## 184 ANALYSE

ques personnes qui ont acquis de la célébrité, & dont les productions ont eu une vogue qu'ils ne manquent pas d'attribuer uniquement à leur mérite, à la perfection de leurs Ouvrages, quoique l'expérience prouve souvent qu'elle n'est l'esset que du caprice & de certaines circonstances passageres. Ces Illustres du Siécle ne manquent guéres de s'ériger en Législateurs, & de vouloir astreindre les autres à suivre les modèles qu'ils leur ont tracés, à puiser dans leurs Ecrits, comme dans la plus pure, peu s'en faut qu'ils ne disent l'unique source du Goût. Le ton imposant avec lequel ils parlent, & les éloges dont d'ignorans admirateurs les accablent, en impofent aux esprits vulgaires. De jeunes gens qui entrent dans la carriére d'Anteurs, croyent n'avoir rien de mieux à faire que d'aller à la gloire par une route qu'ils trouvent frayée; & voilà comment il arrive qu'un homme peut donner le ton & la loi en fait de Gont à son siècle, & s'atrager une espèce de Dictature sous laquelle tout plie. Cependant la raifon ne fauroit perdre fes droits; & il fe trouve toujours quelqu'un qui de sens froid éxamine, pese, évalue les ouvrages & les talens des Grands-hommes à la mode, & parvient à se convaincre

convaincre qu'il y a plus d'illusion & de preftiges dans leur fait, que de valeur réelle & de prix intrinféque. Ce font pour l'ordinaire des imaginations vives, des génies ardens, en qui tout petille, tout étincelle, mais dont le fort est pareil à celui des sufées qui s'élevent avec un grand éclat pour retomber éteiptes & amorties. Otez-leur le mérite de l'expression & de l'imitation, ce qui reste ressemblera à ce Subjestum ou Substratum des anciens, dont les Scholastiques parloient tant, & qu'on ne fauroit déconvrir & reconnoître à aucune marque. Ces gens-là gâtent beaucoup plus souvent le Gost qu'ils ne le perfectionnent; ils n'ont guéres qu'un feul moule dans lequel ils jettent tout, comme si chaque genre d'ouvrage n'avoit pas ses beautés propres & incommunicables. Cela vient de ce qu'ils n'ont point de théorie fixe, qu'ils n'ont jamais étudié les régles, qu'ils ne font jamais remontés aux principes, & qu'un fol orgueil leur persuade qu'ils sont audessus de tout cela. On est quelquesois surpris que tant d'ignorance puisse accompagner tant de présomption ; mais ce phénuméne, à force d'être devenn commun, cesse d'être furprenant.

Vis-à-vis de ces Oracles, mais dans une fi-

Q

tuation beaucoup moins brillante, fontplacés ces Savans profonds & méditatifs, qui ont lu & relutout ce qui à été ditsurquelqueScience. relative au Goût, telles que sont l'Eloquence, la Poësie, l'Art du Théâtre, qui ont soignaufement & scrupuleusement rédigé tous les préceptes quis'y raportent, quien ont formé des espéces de Théories, ou de Systêmes; & qui de là comme d'un Tribunal, citent, accusent, & jugent ceux qui travaillent dans le genre où ils prétendent être Maîtres & Docteurs. On ne sauroit nier que de très-habiles gens n'ayent tourné leurs vues de ce côtélà, & n'ayant fort bien réuffi dans les Traités didactiques qu'ils ont composé. Mais, généralement parlant, ils n'ont pas eu assez de la portion du Goût qui consiste dans le sentiment ; leur Critique s'est souvent apesantie mal à propos, fur des chofes dont ils ne senzoient pas les beautés & les finesses ; & si on en avoit quelquefois crû leurs avis, certains. Ouvrages qui font reconnus à present pour excellens, n'auroient pas été entrepris & éxéentés. On fait, par exemple, qu'il n'a pas tenu à Patru, cet Ariftarque de son tems, que Boileau ne renonçât à la composition de son Art Poëtique, qui est cependant le chefd'œuvre de ce grand Poëte, & peut-être de

toute la Poësie Françoise. Cependant je suis dans l'idée que ceux qui veulent se distinguer par des productions marquées au bon coin, doivent consulter les Maîtres, s'instruire dans les Livres de théorie, & s'affermir même jusqu'à un certain point dans la connoissance éxacte des régles, avant que de se livrer au seu, à la verve qui les entraîne. L'incorrection, la legéreté, la superficialité, qui fait le caractère de presque tous les Livres frivoles dont on est inondé, vient uniquement du mépris pour les régles, & de la ridicule pensée que le génie, ordinairement très-médiocre dans ceux qui pensent ainsi, & l'imitation, viennent à bout de tout.

Au-dessous de ces deux ordres de Juges qui président aux Jeux Olympiques de la Littérature, sont les combattans & les spectateurs. Les combattans sontprécisément ces Auteurs ou Artistes subalternes dont je viens de parler, qui entrent dans la lice, & courent la carrière au bruit consus & mêlé, tantôt de quelques aplaudissemens, tantôt & plus souvent de la risée & des sisses. C'est le Goût qui les fait partir tous; mais comment les conduit-il? A travers champs, ou par les routes les plus tortueuses. La sureur d'écrire est un mal épidémique, & ses essets

2 2

font inconcevables. Au milieu des tourbillons de pouffiére qu'excitent tant d'écrivains qui se croyent inspirés par le Dieu du Goût, tandis qu'ils sont possédés par quelque mauvais Génie, le moyen que la lumiére pure & tranquile de la vérité & de la décence. (les deux choses qu'Horace exigeoit avec tant de raison) se conservent. Les gens de bon sens craignent d'être confondus parmi une foule auffi méprisable; & il se forme un préjugé général, qui n'est à la vérité qu'un préjugé, mais dont la réfutation n'est pas aifée ; c'eft que les Sciences & les Lettres font plus nuifibles qu'utiles. Cela n'est pourtant vrai que des écarts où se jettent ceux qui les cultivent, & non des Vérités mêmes qui forment le fond & la réalité des connoissances humaines, vérités qui feront tonjours utiles , tant qu'elles feront traitées & presentées par des gens d'un jugement folide, & d'un goût épuré.

Passons aux Spectateurs. Ce sont eux qui composent ce redoutable Public, devant lequel les Auteurs paroissent presque toujours. Agenoux, & qu'ils ne cessent jamais de craindre, lors même qu'ils paroissent le braver. Le public a-t'il simplement un goût? ou a-t'il essectivement du goût? C'est de

la décision de ce problème que dépend la conduite qu'on doit tenir à fon égard. Il y a des tems & des lieux où le Public sembleroit n'avoir qu'un goût vague, consus, peu digne de l'attention de ceux qui lui presentent leurs. Ouvrages. Mais il ne saut pas s'y méprendre. Ce sont des états passagers & extraordinaires, comme le sont dans un homme la sièvre, ou le transport de quelque passion. Ceux qui travaillent dans la vue de complaire à cette sorte de goût, & d'obtenir les sussinges du jour, ne connoissent pas le Public, celui qui mérite des égards, & de l'aprobation duquel on doit être jasoux.

Pour déveloper cette idée, qui est sans contredit très-importante, puisqu'il n'y a point d'écueil plus suneste aux réputations qu'une désérence pour le Public accordée ou resusée mal à propos; je distingue un Public passager, sugitif, pour ainsi dire, & un Public constant & impérissable. Le premier est le plus nombreux, & peut même pendant un tems éclipser l'autre. C'est celui que les déclamations charment, que les grands traits, quoique grossiers, frapent, qui veut de l'esprit où il n'en faut point, & qui le méconnoit où il est, en un mot qui donne presque toujours à gauche, tant qu'il juge par

19.5

lui-même. Voilà le Public qui fait pour l'ordinaire ces fortunes littéraires & ces réputations, dont les aparences sont les mêmes; ou plus brillantes encore, que celles qui font fondées for les talens réels & fur le vrai mérite. Mais fi le vrai Public, celui qui seul a droit de régler les rangs ; ne met son sceau à de pareilles décisions , elles perdent bientôt touteleurforce: au bout d'un certaintems, à peine en conferve-t'on le souvenir, ou bien ce souvenir est un sujet d'étonnement, On demande comment il est possible que tels & tels Auteurs, un Ronfard, par éxemple, en Poësie, & ceux qui formoient avec lui la fameuse Pléiade, ayent été mis si haut par leurs contemporains, tandis qu'on les voit aujourd'hi fi bas, & presque oubliés? La raifon en est, que le vrai Public n'avoit pas jugé, foit qu'il n'éxisfât pas alors, ou que sa voix fût trop foible pour se faire entendre. It est fâcheux à la vérité pour un Auteur excellent, ( & le cas est souvent arrivé ) de passer toute sa vie sans recueiller ce fruit le plus précieux de ses veilles, ces aplaudissemens qui affectent si délicieusement ceux qui en sont l'objet. Cette Postérité sur laquelle on fonde ses espérances est à certains égards un trop foible dédommagement des avantages réels, des honneurs & des biens qu'emportent à nos yeux & à notre dam des. gens fort inférieurs. Il y a pourtant une espèce de lâcheté de céder à ces motifs, & de le livrer, le fachant & le voulant, an torrent de quelque mauvais goût dominant. Un homme qui a des principes décidés, & qui pense noblement, n'écoutera jamais que le Distamen intérieur de sa raison & de sa conscience, & s'y conformera ici comme par-tout ailleurs. Il fied done bien à des perfonnes de ce caractère, non de braver hautement le Public, de le méprifer & de l'infulter fans ménagement, (certe manœuyre est toujours messéante & dangereuse ) mais de le regarder comme n'éxistant point, de demeurer fidèle à la façon de penser, & de travailler, dans l'attente que les fentences injustes & partiales qu'il faut actuellement effuyer, feront un jour rectifiées. C'est la confolation du bon Auteur, tout comme celle de l'homme de bien. Mais il n'y a rien de plus ridicule que de voir les manvais Auteurs y chercher leur refuge, se plaindre d'un ton grotesquement lamentable de l'injustice du siécle, faire des Apels aux bas defquels la Postérité mettra néant, tout comme le font les contemporains. Il n'y a point de mauvais Ecrivain, quelque difgracié qu'il foit des Muses, & même du Bon sens, qui ne parle du Public & de la Postérité avecautant de hardiesse que s'il y avoit pour lui un Public & une Postérité. Cela vient de ce que tous les hommes sont dans le cas de Cicéron, lorsqu'il revenoit de la Quêture. Il croyoit que toure la ville de Rome ne s'entretenoit que de ce qu'il avoit fait dans l'exercice de cette Magistrature, & l'on ne savoit pas seulement à Rome où Cicéron avoit été.

Ce que nous avons dit des jugemens tumultueux du Public inférieur, peut être vérifié par des éxemples quotidiens. Tirons-en de la Prédication & de la Peinture. Un Prédicateur, fur-tout s'il a pour ses Auditeurs le mérite de la nouveauté, débite avec emphase des discours pleins de verbiage, & vuides de fens ; il descend de chaire en fendant des flots d'Auditeurs extafiés;iln'y a que deux ou trois Juges compétens qui se disent à l'oreille que le Chrisostôme prétendu n'est qu'un vain Jaseur, ou un hardi Déclamateur. Vous n'entendez pas aujourd'hui la voix de ces Juges ; mais ce fera pourtant celle qui prévaudra, & qui seule réglera dans la snite la réputation de ce Prédicateur, qui bientôt rentrera dans son premier néant. Al

en est de même du Tableau. Exposez-le aux yeax d'une troupe de personnes de tout ordre. Il va être mis en piéces ; il n'y aura pas un trait que les uns ne veulent conferver, & les autres changer. Que fera le Peintre, furtout si c'est un Peintre excellent, & que son Tableau soit digne de lui? Il écoutera froidement ce babil, & laissera juger les connoilfeurs, ou agir le tems, qui ne manqueront pas de lui rendre bonne justice. Je remarque senlement, & je finis par-là mes réfléxions fur le Public, que les Connoisseurs contemporains & du même métier, sont souvent plus suspects, & moins équitables que le gros du Public, quoique celui-ci foit moins capable de juger. Il n'est pas besoin d'en dire la raison. Tout le monde sçait ce que peuvent la rivalité, la jalousie, l'envie.

Je m'engagerois à present dans un Traité, & même fort étendu, si je voulois détailler les différentes causes de la variété des goûts, qui naissent du climat, de l'éducation, & de toutes les impressons externes, sur-tout de celles qui sont habituelles. Il n'est pas possible que la même chose plaise à une imagination Orientale toujours en fermentation, & pour qui les hyperboles les plus outrées, ou les allegories les plus bizarres, ne sont

R

que des figures simples & familières, & à un habitant glacé des contrées voisines du Pole. Les différences que la Nature a mifes dans la couleur, dans la stature, & jusqu'à un certain point dans les linéamens des Peuples, se trouvent également dans leur esprit, dans leur génie, dans leur humeur, & dans leur goût. Mais quelque immense que paroisse l'amas des faits qui en réfultent, il est au fond réduttible à une feule notion, à la liaifon de notre ame avec fon corps, & par le moyen de ce corps avec les diverses parties de l'Univers. L'homme n'est pas machine, mais à plufieurs égards il est très-machinal. Quiconque en particulier néglige la culture des facultés de l'ame, & lui laisse perdre l'empire naturel & légitime qu'elle a fur les opérations du corps, n'agit plus que par refforts & par impulsion, & se trouve réduit au même mécanisme, qui produit les actions des brutes. Or on ne fauroit disconvenir que ce ne soit-là le cas des 99 centiémes du genre-humain , & que la raifon su lisante des goûts à leur égard ne foit uniquement une raison historique, un fait à la connoisfance duquel il faut remonter, pour déconvrir la cause de leurs gouts dans les impressions matérielles qu'ils ont reçues. La recherche détaillée de ces faits est insinie, & n'entre point dans notre plan. L'excellent Ouvrage de M. le Président de Montesquieu, sur l'Esprit des Loix, est rempli des principes & de résléxions, dont il est très-aisé de faire l'aplication à notre sujet.

Tels font donc les gonts partiaux & individuels, répandus dans le Monde, & difperfés parmi la masse des hommes. Je demande à present en quoi consiste le Gost par excellence, le Goût porté au plus haut degré de perfection dont il soit susceptible, le Goût suprême ? Et avant que de répondre, je distingue deux sortes de Goût suprême. Le premier est celui qui convient à une Intelligence finie, & spécialement à l'homme, tel que nous le connoissons; le fecond, est celui qui possede l'intelligence înfinie. L'homme n'exerce aucune faculté de l'ame d'une manière pure, c'est-à-dire, éxempte du commerce & du mêlange des fens & de l'imagination. C'est ce qui l'arrête dans le progrès des idées distinctes, & ne lui permet jamais d'en former qui foient pleinement adéquates. Toujours quelque ombre, quelque nuage élevé de la région inférieure des fens dans la région supérieu-

re de l'entendement, y répand un dégré plus ou moins confidérable d'obscurité sur les idées que nons voudrions spiritualiser, & dégager, si je puis ainsi dire, de toute corporeité. Cela est vrai & nécessaire à tous égards, mais cela est d'une double nécessité à l'égard du Gout. La raison en est manifeste. Le Goût a pour base le sentiment : & qu'est-ce que le sentiment, finon une perception confuse des objets acquise par le moyen des impressions que ces objets sont fur les organes? Il y a plus encore : dans des idées d'un autre genre, vous partez, il est vrai, d'une première idée acquise par les fens, mais vous vous en éloignez quelquefois de manière à la perdre prefque entiérement de vue, vous allez d'abstractions en abstractions jusqu'aux notions les plus épurées, & qui paroissent les plus immatérielles. Il n'en est pas de même dans la théorie du Goût : on est obligé de revenir sans cesse au sentiment, de le confulter, pour ainsi dire, à chaque moment, & de faisir éxactement les avis qu'il donne, sans quoi les théories les plus spécieuses peuvent être chimériques, & se trouver démenties par un simple acte de sentiment: L'entreprise de séparer les deux principes constituans du Goût , la connoissance & le fentiment, est vaine & impossible. Tout cela posé, nous n'aurons pas de peine à asfigner quel est le Goat suprême dans l'homme : C'est le plus haut degré de connoissance joint au fentiment le plus exquis. Celui qui posséde actuellement cet assemblage, ou qui en aproche le plus, car la perfection en quelque genre que ce foit, n'est pas le partage de l'homme, c'est simplement son modèle, ou le but vers lequel doit tendre,) celui, dis-je, qui réunit ces deux prérogatives dans le plus haut degré anquel une créature telle que l'homme puisse les porter, est le possesseur, le dépositaire du Gost suprême. J'estime cependant que ce Corypitée du Goût n'éxiste point, & même qu'il ne fauroit éxister. Je me fonde sur ce que deux facultés d'un genre différent ne se trouvent jamais dans un même individu au plus haut degré ; la force, la supériorité de l'une a toujours lieu aux dépens de l'antre. Ce qu'on dit communément du Jugement & de la Mémoire, je le dis avec plus de droit de la partie théorétique du Goût, & de la partie sensible. Un Esprit qui se nourrit de réfléxions & de vues profondes, p'est pas ordinairement porté aux objets de

fentiment, & sur-tout aux finesses, aux délicatesses, dont leur perception est susceptible; & réciproquement les ames sensibles à l'excès ont une espèce d'éloignement pour la spéculation & l'analyse des idées. Ainsi il me parost contraire à la Nature & à l'expérience, de suposer la réunion des deux choses dont ils'agit, poussées l'une & l'autre jusqu'où elles peuvent aller.

Elevons enfin nos regards jufqu'à l'Etre fuprême. Toutes les facultés de nos ames ont quelque analogie avec des Attributs divins, qui y répondent, & qui sont éminemment en Dieu ce que ces facultés font dans l'homme. Mais il ne faut jamais faire usage de ce Principe (qui d'ailleurs est vrai, important & fécond) fans se souvenir que tout ce qui procéde de notre impersection & de nos limitations, ne sauroit éxister en Dieu de quelque manière que ce soit. Ainsi, quoique cet Etre adorable voye, juge, raisonne, se represente le passé, & embrasse tous les genres de connoissances, il n'y a pourtant en lui, ni sensations, ni actes d'imagination ou de mémoire, ni en général quoi que ce soit de semblable à ce qui procéde de la liaison de notre ame avecle corps & avecles êtres matériels. Toute la partie du Gonz qui consiste dans le

esentiment, ne fauroit donc convenir à Dieu, & par-là même ces nuages & ces obscurités dont nous parlions tout-à-l'heure, n'ont aueun accès dans l'Intelligence divine ; tout y est fouverainement net & lumineux; & pour tout dire en un mot, le Goût suprême en Dieu, c'est la connoissance infiniment distintte, totalement adéquate du Beau, tant en général que dans toutes les déterminations dont il est sufceptible, & qu'il reçoit dans le Système actuel de l'Univers. Mais comme Dientrouve surtout en lui-même, & dans son essence, le vrai & l'unique Beau, l'original divin & accompli de toute perfection, le principal objet de son goût, c'est lui-même, c'est l'intuition & la possession de son être, dans laquelle se trouve en même-tems le Souverain Bien & la Souveraine Félicité. Ces derniéres idées réveillent à la vérité celles de plaisir & de sentiment; aussi rien n'empêche, quand on a bien posé toutes les distinctions précédentes, qu'on n'attribue à ce Dieu, que l'Ecriture nomme & qui est en effet le Dieu Bienheureux, le plaisir & le sentiment qui conviennent à la nature de fon Bonheur.